
 1

 
 

 
 
 
 

  
 

JJÉÉSSUUSS--CCHHRRII SSTT   
NNOOTTRREE  JJUUSSTTII CCEE  

 
 

 
 

 
 
 
 

Arthur G. Daniells 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 2

Préface  
 

Les membres du comité de l'Association 
pastorale réunis à "Des Moines", Iowa, le 22 
octobre 1924, demandèrent "à frère Daniells de 
préparer une compilation des écrits de madame 
White relatifs à la justification par la foi".  

 
J'entrepris donc ce travail en collaboration avec 

mes collègues de ladite Association. En harmonie 
avec le projet initial d'une compilation des écrits de 
madame White sur ce sujet, je fis des recherches 
exhaustives dans ces écrits, en lesquels notre Église 
a pleine confiance, plus précisément dans les 
ouvrages publiés entre 1887 et 1912 et les articles 
parus dans nos revues au cours de cette même 
période de vingt-cinq ans. Le champ 
d'investigation était tellement vaste, les perles 
cachées ainsi mises à jour si merveilleuses et si 
lumineuses que je fus confondu et saisi de crainte à 
la pensée de la charge solennelle qui m'était 
confiée. Je devais faire resurgir ces perles de 
l'obscurité et les mettre en valeur de telle façon que 
par leur éclat et leur beauté elles attirent l'attention 



 3

et soient acceptées comme il convient, en vue du 
glorieux accomplissement de l'œuvre assignée à 
l'Église du reste.  

 
Recherchant les avis et les conseils de mes 

collègues, je leur envoyai quelques chapitres du 
manuscrit pour une lecture attentive et 
d'éventuelles suggestions. Les réponses de mes 
compagnons d'œuvre d'Amérique du Nord furent 
on ne peut plus encourageantes et approbatives. Ils 
insistèrent pour que ce travail fût rapidement 
achevé. Un certain nombre d'entre eux suggérèrent 
que la compilation des écrits de l'Esprit de 
prophétie soit précédée d'un chapitre sur la 
justification par la foi d'après la Bible. Ils 
estimaient que cette introduction conférerait ainsi 
l'autorité scripturaire à un sujet si important pour le 
peuple de Dieu.  

 
L'Écriture montre clairement le chemin de la 

justification par la foi. Les écrits de l'Esprit de 
prophétie expliquent cette doctrine et la mettent en 
valeur. Aveuglés et lents à comprendre, nous avons 
erré loin de ce chemin et, pendant de nombreuses 



 4

années, nous n'avons pas su apprécier cette vérité 
sublime. Mais notre grand Chef n'a pas cessé 
d'adresser des appels à son peuple pour qu'il 
revienne à ce fondement important de l'Évangile et 
reçoive par la foi la justice imputée de Jésus pour 
ses péchés passés et sa justice impartie, afin que la 
divinité soit révélée dans la nature humaine.  

 
Pour un travail de cette importance, il semblait 

nécessaire de faire plus que de rassembler 
simplement de nombreuses citations éparses. Il 
importait de les classer dans l'ordre chronologique. 
Ainsi, ces déclarations seraient mieux situées dans 
leur contexte historique el l'on comprendrait plus 
facilement l'effet qu'elles produisirent. Procéder 
différemment aurait rendu notre travail confus et 
fastidieux.  

 
Une étude attentive et comparée des écrits de 

l'Esprit de prophétie sur le thème de la justification 
par la foi nous amena à la ferme conviction que 
l'instruction donnée présentait deux aspects :  

 
1) Fait magistral et surprenant : par la foi au 



 5

Fils de Dieu, les pécheurs peuvent recevoir la 
justice divine.  

 
2) Intervention providentielle de Dieu et son 

dessein en envoyant le message de la justification 
par la foi à son peuple rassemblé à la session de la 
Conférence Générale de Minnéapolis, Minnesota, 
en 1888. Les adventistes du 7e jour ne doivent pas 
négliger ce dernier point, oubliant la leçon si 
importante que le Seigneur se proposait de leur 
donner.  

 
Il m'a donc semblé nécessaire d'ajouter aux 

citations quelques indications concernant les 
expériences faites à ce sujet à l'Assemblée de 
Minnéapolis et au cours des années suivantes.  

 
La plupart de nos membres ignorent 

aujourd'hui tous ces faits. Il importe de les en 
informer, car ils ont besoin de ce message. Nous 
avons donc vu la nécessité de reproduire au moins 
une partie des instructions données à cette époque, 
en les expliquant brièvement.  

 



 6

Ceux qui ont une pleine confiance dans le don 
de l'Esprit de prophétie fait à l'Église du reste 
accorderont une grande valeur à ce travail de 
compilation. Quelques-unes seulement de ces 
citations ont été rééditées depuis leur première 
parution dans "Review and Herald". Mais la 
plupart de ces messages sont peu à peu tombés 
dans l'oubli. Aucun document ne les a groupés de 
façon systématique et dans l’ordre chronologique. 
Puissent-ils faire leur œuvre dans le cœur de tous 
ceux qui liront ces pages ! Quelle merveilleuse 
bénédiction le ciel n'est-il pas disposé à leur 
accorder !  

 
A.G.D.    

  



 7

Chapitre 1 
 

Jésus -Christ, notre justice  
 

Jésus-Christ, notre justice ! C’est le message 
sublime qui se dégage des saintes Écritures. Quelle 
que soit la façon dont on le présente et le point de 
vue où l'on se place, c'est toujours ce thème qui est 
au centre de la Révélation.  

 
Le récit de la création révèle la sagesse et la 

puissance merveilleuses de Jésus, par qui toutes 
choses ont été créées. (Col. 1:14-16) Le péché du 
premier Adam, avec ses terribles conséquences, est 
mentionné dans les saintes Écritures afin que l'on 
puisse reconnaître en Jésus, le second Adam, le 
Rédempteur et le Restaurateur de toutes choses. 
(Rom. 5:12-21) La mort dans toute son horreur 
nous est présentée pour que le Christ soit exalté et 
glorifié comme la source de la vie. (1 Cor. 15:22) 
Les déceptions, les peines et les tragédies de cette 
vie sont aussi rapportées afin que l'on puisse voir 
en Christ le grand Consolateur et le Libérateur. 
(Jean 16:33) Notre nature pécheresse et corrompue 



 8

est révélée sous son aspect le plus sombre pour que 
le Christ apparaisse comme celui qui purifie, et soit 
vraiment pour nous "l'Éternel, notre justice". (Jér. 
23:6)  

 
Ainsi en est-il à travers le livre sacré. Chaque 

parcelle de vérité, chaque affirmation conduit au 
Christ qui nous justifie.  

 
Ce sujet d'importance vitale qu'est la 

justification occupe une large place dans la Bible. 
Son origine, sa nature, la possibilité pour le 
pécheur de l'obtenir et les conditions permettant de 
se l'approprier sont présentées avec une grande 
clarté dans ce livre extraordinaire.  

 
Voici ce que nous lisons dans l'Écriture au sujet 

de l'origine de la justice : "À toi, Seigneur, est la 
justice." (Dan. 9:7) "L'Éternel est juste dans toutes 
ses voies." (Ps. 145:17) "Ta justice est comme les 
montagnes de Dieu." (Ps. 36:7) "Ta justice est une 
justice éternelle." (Ps. 119:142) "L'Éternel est juste, 
il aime la justice." (Ps. 11:7) "Il n'y a point en lui 
d'injustice." (Ps. 92:15).  



 9

 
Concernant la nature de la justice, la Parole de 

Dieu est très explicite. Celte justice est à l'opposé 
même du péché, elle est liée à la sainteté ou à la 
piété : "Éveillez-vous à la justice et ne péchez pas." 
(1 Cor. 15:34) "C'est en lui que vous avez été 
instruits à vous dépouiller, eu égard à votre vie 
passée, du vieil homme qui se corrompt par les 
convoitises trompeuses, à être renouvelés dans 
l'esprit de votre intelligence et à revêtir l'homme 
nouveau, créé selon Dieu dans une justice et une 
sainteté que produit la vérité." (Éph. 4:22-24) "Le 
fruit de l'Esprit consiste en toute sorte de bonté, de 
justice et de vérité." (Éph. 5:9) "Recherche la 
justice, la piété, la foi, la charité, la patience, la 
douceur." (1 Tim. 6:11) "Toute injustice est un 
péché." (1 Jean 5:17)  

 
La déclaration la plus belle et la plus évocatrice 

concernant la justice se trouve peut-être dans cette 
parole s'appliquant à Jésus : "Tu as aimé la justice, 
et tu as haï l'iniquité; c'est pourquoi, ô Dieu, ton 
Dieu t'a oint d'une huile de joie au-dessus de tes 
égaux." (Héb. 1:9)  



 10 

 
La justice est donc l'antithèse du péché.  
 
Ainsi la Parole déclare que Dieu est la source 

de la justice; c'est là un des attributs de la Divinité.  
 
La question cruciale, celle qui porte le plus à 

conséquence pour nous, c'est l'attitude personnelle 
que nous adoptons envers cette justice. Celle-ci est-
elle quelque peu inhérente à la nature humaine ? Si 
oui, comment peut-on l'entretenir et la développer ? 
Sinon, y a-t-il un moyen de l'obtenir, comment et 
quand ?  

 
Pour l'esprit ignorant et non éclairé par la 

Parole de Dieu, il y a là un problème grave et 
déconcertant. Dans ses efforts pour le résoudre, 
l'homme a proposé de nombreuses solutions. Mais 
l'incertitude et la confusion disparaissent devant la 
vérité exposée par les saintes Écritures.  

 
Les Écrits sacrés déclarent en effet : "Tous ont 

péché et sont privés de la gloire de Dieu." (Rom. 
3:23) "Nous sommes charnels, vendus au péché." 



 11 

(Rom. 7:14) "Il n'y a pas de juste, pas même un 
seul." (Rom. 3:10) "Ce qui est bon ... n'habite pas 
en moi, c'est-à-dire dans ma chair." (Rom. 7:18) 
"Nous sommes remplis de toute espèce d'injustice." 
(Rom. 1:29)  

 
Il n'y a désormais plus aucun doute : la justice 

n'appartient pas à la nature humaine. Celle-ci est au 
contraire remplie d'injustice.  

 
Mais la même Parole nous apporte une bonne 

nouvelle : Dieu nous donne le moyen d'être purifiés 
de notre iniquité et revêtus de sa justice. Adam en 
eut la révélation aussitôt après avoir perdu son état 
de sainteté. Cette solution miséricordieuse fut 
comprise et put être acceptée par les hommes 
déchus dès le début de leur violent et inégal conflit 
avec le péché. C'est ce qui découle des 
témoignages suivants rapportés par les saintes 
Écritures.  

 
1) Dans un de ses sermons, Jésus fait allusion 

au second fils d'Adam, et le qualifie de "juste". 
(Mat. 23:35) Paul déclare à son tour qu'Abel obtint 



 12 

la certitude de sa justification. (Héb. 11:4)  
 
2) "L'Éternel dit à Noé : entre dans l'arche, toi 

et toute ta maison; car je t'ai vu juste devant moi 
parmi cette génération." Gen. 7:1. "Noé était un 
homme juste et intègre dans son temps; Noé 
marchait avec Dieu." (Gen. 6:9)  

 
3) "Abraham crut à Dieu, et cela lui fut imputé 

à justice." (Rom.4:3)  
 
4) "Et s'il a délivré le juste Lot, profondément 

attristé de la conduite de ces hommes sans frein 
dans leur dissolution (car ce juste, qui habitait au 
milieu d'eux, tourmentait journellement son âme 
juste à cause de ce qu'il voyait et entendait de leurs 
œuvres criminelles)." (2 Pierre 2:7, 8)  

 
5) De Zacharie et d'Élisabeth, contemporains 

de la naissance de Jésus, il est dit : "Tous deux 
étaient justes devant Dieu, observant d'une manière 
irréprochable tous les commandements et toutes les 
ordonnances du Seigneur." (Luc 1:6)  

 



 13 

6) L'apôtre Paul déclare que les Gentils 
auxquels il a prêché l'Évangile ont "obtenu la 
justice". (Rom. 9:30; 6:17-22)  

 
Ainsi nous voyons que depuis la promesse faite 

à Adam jusqu'à la fin des temps apostoliques, il y 
eut des hommes et des femmes qui obtinrent la 
justice divine et reçurent l'assurance qu'ils étaient 
agréables au Seigneur.  

 
À quelles conditions peut-on obtenir la justice ? 

 
Comment cette chose merveilleuse peut-elle se 

réaliser ?  
 
Les conditions de vie de ces hommes et de ces 

femmes étaient-elles particulièrement favorables à 
l'acquisition de la justice ? Avaient-ils des qualités 
supérieures leur permettant d'atteindre ce haut 
degré de sainteté ?  

 
Tous les témoignages apportent une réponse 

négative. Ces hommes étaient de la même nature 
que nous, et leur entourage était journellement pour 



 14 

leurs âmes justes une source de tourment. (2 Pierre 
2:7, 8) Ils obtinrent la précieuse grâce de la justice 
de la seule manière possible pour un homme depuis 
le péché d'Adam.  

 
Le moyen d'être justifié est clairement défini 

dans le Nouveau Testament. L'explication la plus 
complète en est donnée dans l'épître de Paul aux 
Romains. Au début de sa démonstration, l'apôtre 
déclare : "Je n'ai point honte de l'Évangile : c'est 
une puissance de Dieu pour le salut de quiconque 
croit ... parce qu'en lui est révélée la justice de Dieu 
par la foi et pour la foi, selon qu'il est écrit : Le 
juste vivra par la foi." (Rom. 1:16, 17)  

 
C'est l'Évangile qui révèle aux hommes la 

justice de Dieu et le moyen par lequel le pécheur 
peut l'obtenir, c'est-à-dire la foi. "Car nul ne sera 
justifié (considéré comme juste) devant lui par les 
œuvres de la loi, puisque c'est par la loi que vient la 
connaissance du péché. Mais maintenant, sans la 
loi (les œuvres de la loi) est manifestée la justice de 
Dieu, à laquelle rendent témoignage (laquelle est 
approuvée, acceptée par) la loi et les prophètes, 



 15 

justice de Dieu par la foi en Jésus-Christ pour tous 
ceux qui croient." (Rom. 3:20-22)  

 
Au début de son exposé, l'apôtre montre le rôle 

de la loi dans le problème de la justification. "C'est 
par la loi que vient la connaissance du péché." La 
connaissance du péché, non la délivrance. La loi 
fait ressortir la culpabilité du monde entier devant 
Dieu (Rom. 3) mais elle ne peut le délivrer du 
péché. Nul effort pour observer la loi ne peut faire 
disparaître la culpabilité de l'homme ni lui apporter 
la justice divine.  

 
Cette justice provient de la foi en Jésus, "que 

Dieu a destiné, par son sang, à être pour ceux qui 
croiraient victime propitiatoire, afin de montrer sa 
justice, parce qu'il avait laissé impunis les péchés 
commis auparavant, au temps de sa patience." 
(Rom. 3:22-25)  

 
C'est par la foi dans le sacrifice du Christ que 

tous les péchés du croyant sont effacés et que la 
justice de Dieu lui est imputée. Quelle merveilleuse 
métamorphose ! Quelle manifestation de l'amour et 



 16 

de la grâce de Dieu ! Voici un homme né dans le 
péché. Comme le dit Paul, il est "rempli de toutes 
sortes d'injustices". Son héritage du péché est le 
plus lourd qui soit. Son entourage est du niveau le 
plus bas. Mais voici que pour lui l'amour de Dieu 
resplendit de la croix du Calvaire et brise son cœur. 
Il se repent, confesse ses péchés et, par la foi, 
accepte Jésus comme son Sauveur. À l'instant 
même, Dieu le reçoit comme son enfant. Tous ses 
péchés sont pardonnés, sa culpabilité est effacée. Il 
est considéré comme juste et la loi divine ne le 
condamne plus. Ce changement étonnant et 
miraculeux peut se produire instantanément. Telle 
est la justification par la foi.  

 
Après avoir exposé clairement cette vérité, 

l'apôtre l'illustre par l'expérience d'Abraham.  
 
"Que dirons-nous donc qu'Abraham, notre père, 

a obtenu selon la chair ?"  
 
Devançant sa réponse, nous dirons : Abraham a 

été justifié. Mais comment ? L'apôtre Paul nous le 
dit : "Si Abraham a été justifié (considéré comme 



 17 

juste) par les œuvres, il a sujet de se glorifier, mais 
non devant Dieu." (Rom. 4:2)  

 
Peut-on être justifié par les œuvres ? Que dit 

l'Écriture ? "Abraham crut à Dieu, et cela (sa foi) 
lui fut imputé à justice." (Rom. 4:3) Cette 
déclaration détermine une fois pour toutes le 
moyen par lequel Abraham a obtenu la justice de 
Dieu. Ce n'est point par les œuvres, mais par la foi.  

 
L'unique moyen de justification 

 
Après avoir montré comment Abraham obtint 

la justice divine, Paul affirme que nul ne peut être 
justifié par un autre moyen. "À celui qui ne fait 
point d'œuvre, mais qui croit en celui qui justifie 
l'impie, sa foi lui est imputée à justice." (Rom. 4:5)  

 
Quelle bonté ! Quelle compassion ! Le 

Seigneur, qui est "juste dans toutes ses voies", offre 
sa propre justice au pauvre pécheur, faible et 
désespéré, mais qui croit en sa parole. Relisons ce 
verset : "À celui qui ne fait point d'œuvre, mais qui 
croit en lui ..., sa foi lui est imputée à justice."  



 18 

 
Cette vérité est fondamentale. Son importance 

est telle que l'apôtre consacre un chapitre entier à 
redire ce qu'i1 avait déjà brièvement exposé. 
Voyons-en quelques points :  

 
"De même David exprime le bonheur de 

l'homme à qui Dieu impute la justice sans les 
œuvres." (Rom. 4:6)  

 
"Nous disons que la foi fut imputée à justice à 

Abraham." (Rom. 4:9)  
 
"Ayant la pleine conviction que ce qu'il promet, 

il peut aussi l'accomplir. C'est pourquoi cela lui fut 
imputé à justice. Mais ce n'est pas à cause de lui 
seul qu'i1 est écrit que cela lui fut imputé; c'est 
encore à cause de nous, à qui cela sera imputé, à 
nous qui croyons en celui qui a ressuscité des morts 
Jésus notre Seigneur, lequel a été livré pour nos 
offenses (péchés), et est ressuscité pour notre 
justification (justice)." (Rom. 4:21-25)  

 
Ce passage clair et précis révèle à toute âme 



 19 

perdue le seul moyen d'être justifiée du péché, 
délivrée de la condamnation et de la mort. Tout ce 
que dit l'Écriture à ce sujet est en harmonie avec les 
déclarations de Paul.  

 
Ces quatre mots "justification par la foi" 

expriment ce que l'intelligence humaine peut saisir 
de plus merveilleux ici-bas : le don infini que Dieu, 
dans toute sa plénitude, a accordé à l'humanité. Des 
millions de croyants, à travers les âges, ont étudié 
cette grande vérité, qui a fait leur joie. Aujourd'hui 
encore, ce sujet revêt une importance capitale et 
offre le même intérêt.  

 
Résumons ces déclarations :  
 
La loi de Dieu réclame la justice de la part de 

tous ceux qui sont sous sa juridiction. Mais par leur 
transgression les hommes sont devenus incapables 
de satisfaire à cette exigence. Que doit donc faire le 
pécheur ? Sa transgression des préceptes divins l'a 
rendu injuste et le condamne. Il doit alors en 
supporter la conséquence et mourir, car il ne peut 
payer la dette ainsi contractée qu'au prix de sa vie. 



 20 

Il ne peut échapper à la condamnation. Que faire 
donc ? Y a-t-il une issue à cette situation 
désespérée ? Certainement.  

 
"Mais maintenant, sans la loi est manifestée la 

justice de Dieu, à laquelle rendent témoignage 
(laquelle est approuvée, acceptée par) la loi et les 
prophètes, justice de Dieu par la foi en Jésus-Christ 
pour tous ceux qui croient." (Rom. 3:21, 22)  

 
Ainsi, seule "la foi" peut satisfaire aux 

exigences de la loi. Pour un esprit charnel et non 
éclairé, cette solution paraît un mystère. La loi 
requiert l'obéissance, elle réclame la justice dans 
tous les actes de la vie. Comment peut-on répondre 
à une telle exigence par la foi, et non par les 
œuvres ? La réponse est contenue dans ces paroles 
: "Ils sont gratuitement justifiés par sa grâce, par le 
moyen de la rédemption qui est en Jésus-Christ. 
C'est lui que Dieu a destiné, par son sang, à être 
pour ceux qui croiraient victime propitiatoire, afin 
de montrer sa justice, parce qu'il avait laissé 
impunis les péchés commis auparavant, au temps 
de sa patience." (Rom. 3:24, 25)  



 21 

 
Quelle merveilleuse solution à ce terrible 

problème qu'est le péché ! Seul un Père d'une 
compassion et d'une sagesse infinies pouvait en 
être l'auteur. Seuls, des écrits inspirés, le pur 
Évangile de Jésus-Christ, pouvaient révéler 
comment, d'un être pécheur, il peut sortir un être 
juste.  

 
"Celui qui s'est rendu coupable d'une telle 

offense peut, par la foi, se réclamer devant Dieu 
des mérites du Christ. L'obéissance du Fils de Dieu 
sera mise alors au compte du pécheur; sa justice 
compensera l'échec de l'homme." — Review and 
Herald, 4 nov. 1890.  

 
Jésus est venu dans le monde pour nous 

racheter. Devenu notre substitut, il a pris notre 
place dans le conflit avec Satan et le péché. Il a été 
tenté en toutes choses comme nous le sommes, 
mais sans jamais pécher. Il a aimé la justice et haï 
l'iniquité. Sa vie de parfaite obéissance fut en 
harmonie avec les plus hautes exigences de la loi. 
O merveille, Dieu accepte la justice du Christ à la 



 22 

place de notre injustice !  
 
Dans cette œuvre, "Dieu reçoit, pardonne, 

justifie ... et aime le pécheur comme il aime son 
Fils". (Idem.) Rien d'étonnant à ce que Paul 
proclame au monde entier que c'est l'amour du 
Christ qui l'anime et le contraint dans ses durs 
travaux. C'est pour lui un grand privilège et une 
joie immense que de "regarder toutes choses 
comme une perte .., afin de gagner Christ", et d'être 
revêtu de la justice imputée au pécheur par la foi !  

 
Voici donc comment la foi remplace les œuvres 

et comment elle est imputée à justice. Cette 
merveilleuse vérité devrait être parfaitement claire 
pour chaque croyant et devenir une expérience 
personnelle. Elle devrait nous rendre capables de 
cesser d'agir et de lutter par nous-mêmes pour nous 
confier, avec une foi sereine et vivante, dans les 
mérites de la justice du Christ acquise par son 
obéissance. Nous devons présenter ses mérites à 
Dieu à la place de nos faiblesses, accepter le 
pardon et la justification, et connaître maintenant la 
paix et la joie qui en découlent.  



 23 

 
"Étant donc justifiés (considérés comme justes) 

par la foi, nous avons la paix avec Dieu par notre 
Seigneur Jésus-Christ." (Rom. 5:1)  

 
Beaucoup se sont égarés 

 
Comme il est étrange et attristant que ce moyen 

de justification, pourtant simple et merveilleux, soit 
difficilement accepté par nos cœurs charnels ! Paul 
était grandement affligé de ce qu'Israël, son peuple 
selon la chair, se soit irrémédiablement écarté du 
chemin. Il dit : "Israël, qui cherchait une loi de 
justice, n'est pas parvenu à cette loi. Pourquoi ? 
Parce qu'Israël l'a cherchée, non par la foi, mais 
comme provenant des œuvres." (Rom. 9:31, 32).  

 
D'autre part, "les païens, qui ne cherchaient pas 

la justice, ont obtenu la justice, la justice qui vient 
de la foi". (Rom. 9:30)  

 
Et maintenant, l'apôtre révèle le véritable motif 

de l'échec d'Israël : "Ne connaissant pas la justice 
de Dieu, et cherchant à établir leur propre justice, 



 24 

ils ne se sont pas soumis à la justice de Dieu; car 
Christ est la fin de la loi (celui sur qui la loi attire 
l'attention), pour la justification de tous ceux qui 
croient." (Rom. 10:3, 4)  

 
Enfin, l'apôtre conclut l'exposé de ce thème 

extraordinaire par cette affirmation : "La parole est 
près de toi, dans ta bouche et dans ton cœur. Or, 
c'est la parole de la foi, que nous prêchons. Si tu 
confesses de ta bouche le Seigneur Jésus, et si tu 
crois dans ton cœur que Dieu l'a ressuscité des 
morts, tu seras sauvé. Car c'est en croyant du cœur 
qu'on parvient à la justice, et c'est en confessant de 
la bouche qu'on parvient au salut." (Rom. 10:8-10)  

 
La "justification par la foi" n'est pas une simple 

théorie. On peut croire à cette doctrine tout en 
méconnaissant la justice de Dieu et en cherchant à 
établir sa propre justice.  

 
La justification par la foi est une expérience. 

C'est la soumission à la justice divine, un 
changement d'attitude envers Dieu et sa loi, une 
régénération, une nouvelle naissance. Sans cette 



 25 

transformation, il ne peut y avoir d'espoir pour le 
pécheur, car il reste sous la condamnation de la loi 
sainte et immuable de Dieu. Cette terrible sentence 
demeurera suspendue au-dessus de sa tête.  

 
Il est donc indispensable que cette 

transformation essentielle appelée justification par 
la foi se produise dans nos cœurs et s'y affermisse 
par la puissance de Dieu. Alors seulement nous 
pourrons vraiment prier comme le Seigneur lui-
même : "Notre Père qui es aux cieux, que ton nom 
soit sanctifié !"  

 
"Ce nom est sanctifié par les anges des cieux et 

par les habitants des mondes qui n'ont point péché. 
En disant : "Que ton nom soit sanctifié", vous 
exprimez le désir que ce nom soit sanctifié dans le 
monde et aussi en vous. Dieu vous a reconnus 
comme ses enfants devant les anges et devant les 
hommes; craignez donc d'outrager le "beau nom 
que vous portez". (Jac. 2:7) Dieu vous envoie dans 
le monde comme ses représentants. Vos moindres 
actions doivent glorifier son nom. Cette prière 
exige de vous que vous modeliez votre caractère 



 26 

sur le sien. Vous ne pouvez sanctifier son nom, 
vous ne pouvez le représenter dans le monde si 
votre vie et votre caractère ne représentent pas sa 
vie et son caractère. Ce n'est qu'en acceptant sa 
grâce et sa justice que vous y parviendrez." — 
Jésus et le bonheur, p. 114.    
  



 27 

Chapitre 2 
 

Un message  
d'importance capitale  

 
En 1888, l'Église adventiste du septième jour 

reçut un message de réveil très précis. On l'appela, 
à l'époque, la "justification par la foi". Le message 
lui-même aussi bien que la façon dont il fut 
présenté produisirent dans l'esprit des prédicateurs 
et des membres d'église une impression profonde et 
durable que le temps n'a pas pu effacer. 
Aujourd'hui encore, nombre de ceux qui 
entendirent alors ce message lui accordent toute 
leur attention et en font une application 
personnelle. Au cours de ces dernières années, 
beaucoup ont gardé la ferme conviction que ce 
message occuperait un jour une place 
prépondérante parmi nous, et que le Seigneur 
accomplirait par ce moyen une œuvre de 
purification et de régénération dans l'Église.  

 
Ce qui communiqua cette certitude à nos frères, 



 28 

ce fut surtout le témoignage divin rendu à la 
proclamation du message de la justification par la 
foi, lors de la session de la Conférence Générale de 
Minnéapolis, Minnesota, en 1888. Dès le début, 
l'Esprit de prophétie plaça sur ce message le sceau 
de son approbation. En des termes aussi clairs que 
précis, le Seigneur nous révéla qu'il conduisait et 
suscitait lui-même des hommes pour la 
proclamation de ce message.  

 
Voici ce que déclare l'Esprit de prophétie au 

sujet de cette assemblée historique et de ceux qui 
délivrèrent ce message :  

 
"Dans son immense miséricorde, le Seigneur a 

envoyé à son peuple un message particulièrement 
précieux. ... Celui-ci doit présenter au monde d'une 
façon saisissante le sacrifice du Sauveur accompli 
pour les péchés de l'humanité tout entière. Il 
apporte la justification par la foi en Jésus; il invite 
les croyants à recevoir la justice du Christ 
manifestée par l'obéissance à tous les 
commandements de Dieu. Nombreux sont ceux qui 
ont perdu Jésus de vue. Ils ont besoin que leurs 



 29 

regards soient de nouveau dirigés sur la personne 
du Christ, sur ses mérites et son amour immuable 
pour l'humanité. La toute-puissance repose entre 
ses mains, de sorte qu'il peut répandre ses richesses 
sur les êtres humains, à qui il communique aussi le 
don inestimable de sa propre justice. Ce message, 
que Dieu ordonna de délivrer au monde, c'est celui 
du troisième ange, qui doit être proclamé d'une 
voix forte et accompagné de l'abondante effusion 
du Saint-Esprit." — Testimonies to Ministers, p. 
91,92.  

 
Cette déclaration a une telle portée qu'elle 

mérite une étude plus approfondie. Analysons-la 
brièvement.  

 
1) Un message particulièrement précieux  
 
"Dans son immense miséricorde, le Seigneur a 

envoyé à son peuple un message particulièrement 
précieux."  

 
 
2) Son but  



 30 

 
"Ce message devait présenter au monde d'une 

façon saisissante le sacrifice du Sauveur accompli 
pour les péchés de l'humanité tout entière."  

 
3) Sa nature  
 
a) "Il apporte la justification par la foi."  
 
b) "Il invite les croyants à recevoir la justice du 

Christ manifestée par l'obéissance à tous les 
commandements de Dieu."  

 
4) Le besoin du message  
 
a) "Nombreux sont ceux qui ont perdu Jésus de 

vue."  
 
b) "Ils ont besoin que leurs regards soient de 

nouveau dirigés sur la personne de Jésus, sur ses 
mérites et son amour immuable pour l'humanité."  

 
 
5) Ses moyens  



 31 

 
a) "La toute-puissance repose entre ses mains",  
 
b) "de sorte qu'il peut répandre ses richesses sur 

les êtres humains"  
 
c) "à qui il communique aussi le don 

inestimable de sa propre justice".  
 
6) Sa portée  
 
C'est le "message que Dieu ordonna de délivrer 

au monde".  
 
7) Ce qu'il est, en réalité  
 
"C'est celui du troisième ange, qui doit être 

proclamé d'une voix forte et accompagné de 
l'abondante effusion du Saint-Esprit."  

 
On a peine à croire que certains membres de 

nos églises aient pu douter de l'origine divine de ce 
message. Il est pourtant dit explicitement que c'est 
le Seigneur qui l'envoya, et qu'il agit lui-même 



 32 

dans les esprits pour que les croyants en soient 
imprégnés et le proclament avec ferveur. On avait 
oublié que le comportement des prédicateurs de ce 
message au cours des années suivantes n'avait 
aucun rapport avec la déclaration formelle et 
souvent renouvelée selon laquelle le Seigneur les 
avait incités à prêcher cette vérité fondamentale de 
l'Évangile au peuple de Dieu, en ces temps 
particuliers.  

 
Dieu désirait que ce message de la justification 

par la foi fût présenté non seulement à son Église, 
mais aussi au monde. En fait, il s'agit du "message 
du troisième ange, qui doit être proclamé d'une 
voix forte et accompagné de l'abondante effusion 
du Saint-Esprit". Il est évident que la proclamation 
de ce message n'était pas limitée à l'époque de la 
session de Minnéapolis, mais qu'elle s'étend jusqu'à 
la fin des temps. Par conséquent, ce message a 
autant d'importance pour l'Église d'aujourd'hui qu'il 
en avait pour celle de 1888. Plus nous approchons 
du grand jour du Seigneur, plus il sera nécessaire. 
Sans nul doute, nous avons toutes raisons de nous 
pencher sur ce thème pour l'étudier d'une façon 



 33 

plus approfondie afin de le proclamer avec force.  
 
Les messages et les interventions du Seigneur 

sont toujours lourds de signification, et 
indispensables à l'accomplissement de l'œuvre 
particulière avec laquelle ils sont en rapport. Dieu 
les envoie pour la réalisation de ses desseins. On ne 
peut les ignorer. Tôt ou tard, il nous faudra les 
comprendre, les accepter et leur redonner leur vraie 
place. Nous devons par conséquent nous attendre à 
ce que le message de la justification par la foi, 
délivré avec tant de clarté à l'Église en 1888, 
reçoive une place prépondérante à la fin de 
l'histoire de notre Mouvement.    
  



 34 

Chapitre 3 
 

Prépara tion au  
message de 1888  

 
Dans les relations de Dieu avec son peuple 

rapportées par l'Écriture se trouve une précieuse 
instruction pour l'Église du reste. Elle montre que 
le dessein éternel du Très-Haut est demeuré 
immuable au cours des siècles et que le Seigneur 
n'a pas permis à quoi que ce soit de l'anéantir. À 
travers toutes les crises et tous les 
bouleversements, Dieu est resté le maître. Il a 
prévu les périls dissimulés le long du chemin et 
envoyé des avertissements à son peuple afin de l'en 
protéger. Au moment opportun, Dieu a suscité des 
messagers pour le réveiller et le régénérer. Nous en 
trouvons un exemple dans l'histoire de l'exode, 
dans celle de Samuel et du peuple d'Israël ou de 
David et de son royaume, et dans les tragiques 
expériences de Jérémie au royaume de Juda.  

 
Dans les récits de ces crises graves, nous 



 35 

constatons que les messages divins avaient un 
double caractère. D'une part, ils soulignaient les 
erreurs dans lesquelles le peuple d'Israël était 
tombé et ils le prévenaient des événements 
tragiques qui surviendraient s'il ne revenait pas à 
Dieu. D'autre part, ils lui révélaient clairement 
quels étaient ses besoins et lui donnaient 
l'assurance que le Seigneur y pourvoirait, 
inspirerait son peuple et l'aiderait à saisir la main 
tendue, si seulement il revenait à lui de tout son 
cœur. Le Seigneur disposait des moyens propres à 
permettre au peuple élu d'affronter chaque 
séduction et chaque péril par lesquels Satan 
cherchait à causer sa perte.  

 
Les expériences de nos frères touchant le 

message de la justification par la foi ressemblent 
étrangement à celles que connurent les enfants 
d'Israël dans les temps anciens. Il est bon de prêter 
la plus grande attention aux témoignages de l'Esprit 
de prophétie qui ont précédé de peu la session de la 
Conférence Générale de Minnéapolis, en 1888.  

 
 



 36 

Les messages de 1887 
 
En 1887, l'Esprit de prophétie mit l'Église en 

garde, à plusieurs reprises, contre le formalisme 
dans lequel elle sombrait. On substituait les formes 
extérieures, les cérémonies, les doctrines, 
l'organisation et les activités à cette expérience 
profonde qui provient de la seule communion avec 
Jésus, notre Seigneur. Tout au long de l'année, ce 
danger fut placé devant les yeux des pasteurs et des 
membres d'église par des messages parus dans 
"Review and Herald". Afin de donner une idée de 
la gravité de la situation et de permettre une 
meilleure compréhension de ces avertissements, 
citons quelques témoignages, en indiquant la date 
de leur parution.  

 
"On peut avoir une foi partielle et formaliste et 

perdre la vie éternelle tout en l'ayant pourtant 
désirée. On peut observer certains principes de 
l'Écriture, être considéré comme chrétien, et être 
néanmoins perdu parce qu'il manque certaines 
vertus indispensables." — R.H., 11 janv. 1887.  

 



 37 

Deux semaines après, paraissait un autre 
message :  

 
"L'observation de formes extérieures ne 

répondra jamais aux besoins de l'âme. Une simple 
profession de christianisme ne sera pas suffisante 
pour affronter l'épreuve du jugement." — R. H., 25 
janv. 1887.  

 
Voici ce qui parut encore trois semaines plus 

tard :  
 
"Il y a trop de formalisme dans l'Église. Des 

âmes périssent faute de lumière et de connaissance. 
Nous devrions être si étroitement unis à la source 
de lumière que le monde soit éclairé par notre 
intermédiaire. ... Ceux qui prétendent être guidés 
par la Parole de Dieu peuvent être familiers avec 
les fondements de la foi, mais ressembler au figuier 
stérile qui étalait son feuillage à la face du monde 
et que le Maître trouva dépourvu de fruits." - R.H., 
15 fév. 1887.  

 
À nouveau, deux semaines plus tard, parut cet 



 38 

autre message de la même importance :  
 
"Sur le mont des Oliviers, le Seigneur Jésus 

déclara clairement que "parce que l'iniquité se sera 
accrue, la charité du plus grand nombre se 
refroidira". Il faisait allusion à une classe de gens 
qui avaient auparavant un niveau élevé de 
spiritualité. On conserve une forme de religion en 
fréquentant les services religieux, mais où est 
l'amour de Jésus ? La spiritualité se meurt. ... 
N'accomplirons-nous pas les désirs de l'Esprit de 
Dieu ? Ne délaisserons-nous pas notre attitude 
formaliste pour rechercher davantage une piété 
pratique ?" — R.H., 1er mars 1887; reproduit dans 
Test. vol. 5, p. 538, 539, traduit dans Tém., vol. II, 
p. 248.  

 
Au cours de l'année, des messages nous furent 

constamment dispensés, nous avertissant que le 
formalisme pénétrait dans l'Église, que nous 
mettions beaucoup trop notre confiance dans les 
cérémonies, les théories, les pratiques formalistes 
et un cycle constant d'activités. Ces messages 
étaient véridiques et ils auraient dû produire une 



 39 

impression profonde. Mais le formalisme est 
trompeur et funeste. C'est la pierre cachée et 
insoupçonnée sur laquelle, à travers les siècles, 
l'Église a souvent failli tomber et se briser. Paul 
nous prévient que l'apparence de la piété sans la 
puissance de Dieu sera l'un des périls des derniers 
jours, et il nous enjoint de nous détourner de ce qui 
est trompeur et séduisant. Par des moyens divers, 
Dieu a sans cesse envoyé des avertissements à son 
Église afin qu'elle échappe au danger du 
formalisme.  

 
C'est précisément pour nous préserver de cette 

erreur fatale et de ses conséquences que l'Esprit de 
prophétie renouvela ses avertissements en 1887 et 
que le message de la justification par la foi nous fut 
donné.  

 
Notre Mouvement vient de Dieu et triomphera 

glorieusement. Son organisation est d'origine 
divine, ses départements, fonctionnant avec une 
parfaite harmonie, en constituent les divers 
rouages. Mais ceux-ci sont incomplets sans l'Esprit 
qui leur donnera de la puissance et une prompte 



 40 

efficacité. Ils sont composés d'hommes et de 
femmes. Ce sont ces derniers, et non des 
départements, que le Seigneur baptise. Lorsque les 
hommes reçoivent la puissance de l'Esprit, ces 
magnifiques rouages se meuvent rapidement vers 
la tâche qui leur est assignée. Cela doit se réaliser 
individuellement avant de pouvoir l'être 
collectivement. Que notre besoin du secours divin 
est alors impérieux !  

 
Mais il n'y eut pas que des avertissements à 

l'encontre des théories de l'activisme, du 
formalisme et des rouages de l'organisation. Avec 
ces mises en garde, nous reçûmes un message 
direct, puissant et positif nous montrant avec 
précision ce que nous devions faire pour nous 
sauver de cette situation. Nous ne pouvons pas 
reproduire ici la totalité de ce message, à cause de 
sa longueur. Toutefois, des extraits permettront de 
se faire quelque idée de son importance et de 
l'espérance qu'il apporterait à l'Église si elle tenait 
compte de ses instructions.  

 
 



 41 

Notre plus grand besoin 
 
"Un réveil de la véritable piété est notre plus 

urgent besoin. Notre premier devoir est de le 
rechercher. Nous devons fournir de sérieux efforts 
pour obtenir la bénédiction du Seigneur, non qu'il 
ne soit désireux de la répandre sur nous, mais parce 
que nous ne sommes pas préparés à la recevoir. ... 
Il y a dans l'Église des personnes qui ne sont pas 
converties et qui ne sauraient s'unir pour adresser à 
Dieu une prière fervente et victorieuse. Nous 
devons nous mettre à l'œuvre individuellement, 
prier davantage et parler moins. L'iniquité abonde. 
Le peuple de Dieu doit apprendre à ne pas se 
contenter d'une piété apparente, dépourvue d'esprit 
et de puissance. ...  

 
"Nous avons bien plus à craindre du dedans que 

du dehors. Les obstacles à la puissance et au succès 
viennent beaucoup plus de l'Église elle-même que 
du monde. ...  

 
"Satan craint par-dessus tout de voir le peuple 

de Dieu écarter de son chemin tout ce qui pourrait 



 42 

empêcher le Seigneur de répandre son Esprit sur 
une Église languissante et impénitente. Si cela 
dépendait de lui, jamais plus il n'y aurait de réveil, 
grand ou petit, jusqu'à la fin des temps. Mais nous 
n'ignorons pas ses desseins et nous avons la 
possibilité de lui résister. Lorsque l'Église sera 
prête à recevoir l'Esprit de Dieu, la bénédiction 
viendra. Satan ne peut empêcher la bénédiction 
divine de descendre sur le peuple de Dieu, pas plus 
qu'il ne peut fermer les écluses des cieux pour que 
la pluie ne tombe sur la terre. Les méchants et les 
démons ne parviendront pas à entraver l'œuvre du 
Seigneur ni à priver ses enfants de la présence 
divine si ceux-ci veulent bien, avec un cœur contrit 
et humilié, confesser leurs péchés, les délaisser et 
se réclamer avec foi des promesses divines. On ne 
peut triompher de chaque tentation, de chaque 
influence néfaste, ouverte ou secrète, "ni par la 
puissance, ni par la force, mais par mon Esprit, dit 
l'Éternel des armées".  

 
"Quelle est notre condition en ces temps 

périlleux et solennels ? Hélas! Que d'orgueil, 
d'hypocrisie, d'erreurs prévalent dans l'Église ! 



 43 

Quel amour de la mode et des plaisirs, quelle 
frivolité, quel désir de suprématie ! Tous ces 
péchés ont obscurci l'esprit, de sorte que l'on n'a 
plus de discernement pour les choses éternelles." 
— R.H., 22 mars 1887.  

 
Message ô combien solennel que celui-ci, mais 

cependant si riche en conseils tendres et 
secourables, prodigués avec amour ! Quelle 
espérance sera celle de l'Église, si elle veut bien 
sincèrement y prendre garde ! N'est-il pas attristant 
que ce grand message ait été "classé" avec les 
collections de nos "Review" et qu'il y soit resté 
enfoui si longtemps ? N'est-il pas temps de le 
porter à nouveau à la connaissance de nos églises, 
avec clarté et force, de même qu'Esdras fit resurgir 
le livre oublié de la loi de Moïse et lut à Israël les 
instructions qu'il contenait ? 

 
Le remède 

 
Alors que l'année 1887 touchait à sa fin, nous 

reçûmes un autre message mettant l'accent sur 
l'unique remède aux maux révélés tout au long de 



 44 

l'année avec tant de sérieux et de constance : 
l'union avec Jésus, notre Seigneur.  

 
"Il y a une grande différence entre une union 

apparente et une réelle communion avec Jésus. Une 
profession de foi introduit des hommes dans 
l'Église, mais ne prouve pas qu'ils soient en relation 
étroite avec le vrai Cep. ... Lorsque cette 
communion est réalisée, Jésus prend sur lui nos 
péchés et nous impute sa justice. Il a été fait péché 
pour nous, afin que nous devenions en lui justice 
de Dieu. ...  

 
"Le mal est tellement inhérent à la nature 

humaine que nul ne peut vaincre s'il n'est uni à 
Jésus. Cette union nous assure la puissance morale 
et spirituelle. Si nous avons l'Esprit du Christ, nous 
porterons les fruits de la justice. ...  

 
"L'union avec le Christ par une foi vivante est 

durable. Toute autre est éphémère. Jésus nous a 
choisis le premier et a payé un prix inestimable 
pour notre rédemption. Le vrai croyant à son tour 
choisit Jésus et lui donne en toutes choses la 



 45 

première place. Mais cette union nous en coûte, car 
elle établit entre le Christ et nous une relation 
d'entière dépendance, à laquelle doit se soumettre 
une nature orgueilleuse. Il faut que tous ceux qui 
veulent la réaliser ressentent leur besoin du sang 
expiatoire de Jésus et que leur cœur soit changé, 
leur propre volonté soumise à celle de Dieu. Il 
s'ensuit une lutte contre tout obstacle, tant extérieur 
qu'intérieur. Une œuvre douloureuse de 
renoncement doit s'accomplir, mais aussi une 
œuvre d'attachement. Nous devons vaincre le péché 
sous toutes ses formes — l'orgueil, l'égoïsme, la 
vanité, l'amour du monde — si nous désirons être 
unis à Jésus. La raison pour laquelle beaucoup 
déplorent la difficulté de la vie chrétienne, et la 
cause de leur inconstance, c'est qu'ils tentent de 
s'attacher eux-mêmes à Jésus sans avoir tout 
d'abord rompu avec leurs chères idoles." — R.H., 
13 déc. 1887.  

 
Ce message nous place au cœur même de 

l'Évangile — l'union avec Jésus, sans laquelle nul 
ne saurait vaincre le mal. Par elle, nous nous 
déchargeons de nos péchés sur le Sauveur, et lui-



 46 

même nous impute sa justice. Il s'agit là d'une 
réalité, non d'une formalité ou d'une cérémonie. Ce 
n'est ni la qualité de membre d'église ni 
l'acceptation intellectuelle d'une théorie ou d'un 
dogme. L'union avec Jésus est une réalité qui 
satisfait à toutes les exigences de la vie chrétienne. 
En elle réside notre assurance. Ce fut là notre grand 
besoin en 1887. Pour nous amener à faire cette 
expérience, le Seigneur envoya le message de la 
justification par la foi.  

 
Les messages de 1888 

 
Dès 1888, les messages dont nous avions déjà 

bénéficié l'année précédente se multiplièrent avec 
une clarté et une vigueur accrues, comme nous le 
verrons plus loin. Il nous fut montré que le seul 
moyen de remporter une victoire réelle et complète 
était de vivre en communion intime avec le 
Seigneur ressuscité. Notons quelques déclarations 
saisissantes.  

 
 
 



 47 

Le seul vrai chemin 
 
"Sans la présence de Jésus dans le cœur, le 

service religieux n'est qu'un froid formalisme 
dépourvu de toute vie. Le désir ardent de 
communion avec Dieu ne tarde pas à disparaître 
lorsque nous contristons le Saint-Esprit. Mais 
quand Jésus est en nous "l'espérance de la gloire", 
toutes nos pensées et nos actions tendent à glorifier 
le Seigneur." — R.H., 17 avril 1888.  

 
"Nous devrions étudier la vie de notre 

Rédempteur, le seul parfait modèle, contempler le 
sacrifice infini du Calvaire et considérer l'extrême 
gravité du péché et la justice de la loi. Nous serons 
fortifiés et ennoblis par une étude approfondie du 
thème de la rédemption. Nous aurons une meilleure 
compréhension du caractère de Dieu. Ayant une 
conception plus claire du plan du salut, nous serons 
mieux à même d'accomplir la tâche que Dieu nous 
a confiée. C'est grâce à une pleine conviction que 
nous pourrons témoigner aux hommes du caractère 
immuable de la loi manifesté par la mort de Jésus 
sur la croix, de la gravité du péché et de la justice 



 48 

de Dieu imputée à celui qui croit en Jésus, à 
condition d'obéir aux lois régissant le royaume de 
Dieu dans les cieux et sur la terre." — RB., 24 avril 
1888.  

 
C'est par une sérieuse méditation et une pleine 

acceptation des vérités essentielles de l'Évangile — 
le sacrifice expiatoire accompli pour nous par notre 
Rédempteur, la gravité du péché et la justice de 
Dieu acceptée par la foi — que nous trouverons le 
pardon, la justification, la paix, la joie et la victoire.  

 
Un message saisissant 

 
Après avoir insisté sur le chemin à suivre, le 

Seigneur adressa à son peuple un saisissant 
message, afin de lui faire prendre conscience du 
danger et l'inciter à revenir promptement dans la 
voie sûre.  

 
"Chaque membre d'église devrait se poser cette 

question solennelle : Comment le Seigneur nous 
considère-t-il, nous qui professons être disciples de 
Jésus? Notre lumière luit-elle sur le monde en des 



 49 

rayons clairs et constants ? En tant que peuple 
solennellement consacré à Dieu, avons-nous 
maintenu notre union avec la source de toute 
lumière ? N'est-il pas douloureux de constater des 
symptômes d'altération et de déclin au sein des 
églises chrétiennes d'aujourd'hui ? La mort 
spirituelle a fait son œuvre chez un peuple qui 
devait, par la plus fervente adhésion à la vérité, 
faire preuve de vie et de zèle, de pureté et de 
consécration. La véritable condition spirituelle de 
ceux qui se disent enfants de Dieu parle avec bien 
plus de force que leur profession de foi et révèle 
avec évidence qu'une certaine puissance a brisé la 
chaîne les reliant au Rocher des siècles, et qu'ils 
dérivent sur la mer sans carte ni boussole." — 
R.H., 24 juillet 1888.  

 
Est-il situation plus alarmante ? Pourrait-on 

invoquer une meilleure raison de montrer la 
nécessité de nous tourner de tout notre cœur vers 
celui qui, seul, peut nous garder fermement ?  

 
 
 



 50 

Le retour au bon port 
 
Survint alors un message indiquant justement 

ce qu'il y avait lieu de faire pour réparer la chaîne 
rompue par l'ennemi, et nous ramener ainsi au bon 
port. Lisons-le attentivement.  

 
"Il ne suffit pas d'être familier avec les 

arguments qui sont en faveur de la vérité. C'est 
animé de la vie de Jésus que nous devons aborder 
les gens. Notre œuvre ne sera pleinement 
fructueuse que si Jésus habite en nous, car il a 
déclaré : "Sans moi, vous ne pouvez rien faire". 
Jésus se tient à la porte de notre cœur et il frappe. 
En dépit de ses appels répétés, certains continuent à 
dire : "Je ne puis le trouver". Pourquoi ? Il insiste : 
"Je me tiens à la porte et je frappe." Pourquoi ne 
voulons-nous pas lui ouvrir et prononcer ces mots : 
"Entre, Seigneur Jésus" ? Je suis si heureuse que 
des directives si simples nous soient données pour 
trouver Jésus. Sans elles, je ne saurais pas 
comment atteindre celui dont je désire si 
ardemment la présence. Ouvrez maintenant la 
porte; débarrassons le temple de notre âme des 



 51 

acheteurs et des vendeurs, et invitons le Seigneur à 
entrer. Disons-lui : "Je veux t'aimer de toute mon 
âme. Je veux accomplir les œuvres de la justice. Je 
veux observer la loi de Dieu. Nous ressentirons 
alors la douce présence de Jésus." — R.H., 28 août 
1888.  

 
Le point culminant du message préparatoire 

 
Quelques semaines avant la session de la 

Conférence Générale de Minnéapolis, le Seigneur 
envoya le message suivant, point culminant de 
toutes les instructions données, mois après mois, 
pendant près de deux ans, sur ce thème magistral.  

 
"Quelle est la tâche du prédicateur de 

l'Évangile ? Elle consiste à dispenser droitement la 
Parole de vérité. Non pas à inventer un nouvel 
évangile, mais à proclamer fidèlement celui qui lui 
a été confié. Il ne peut se reposer sur de vieux 
sermons pour les présenter à l'assemblée, car ils ne 
seront pas nécessairement adaptés aux 
circonstances ou aux besoins de l'Église. Certains 
sujets sur lesquels on devrait s'étendre largement 



 52 

ont été malheureusement négligés. La mission et la 
vie de Jésus devraient être le principal thème de 
votre prédication. Insistez sur le renoncement, la 
douceur et l'humilité de Jésus, afin que les 
pécheurs voient la différence entre eux-mêmes et le 
Modèle, et qu'ils s'en humilient à cause de leur 
orgueil et de leur égoïsme. Présentez à vos 
auditeurs la condescendance de Jésus sauvant 
l'homme déchu. Montrez-leur que celui qui était 
leur salut dut revêtir la nature humaine et la 
supporter à travers les ténèbres et l'horreur de la 
malédiction de son Père, malédiction provoquée 
par la transgression humaine de la loi; car le 
Sauveur fut pleinement homme.  

 
"Décrivez, si le langage humain le permet, 

l'humiliation du Fils de Dieu, et ne pensez pas que 
vous avez atteint le point culminant quand vous le 
voyez échanger, pour la condition humaine, le 
trône de lumière et de gloire qu'il partageait avec 
son Père. Il quitta le ciel pour la terre, et subit la 
malédiction divine afin d'apporter au genre humain 
la certitude du salut. Il n'était pas obligé de le faire, 
mais il accepta d'encourir la colère divine que 



 53 

l'homme avait provoquée par sa transgression. Il 
supporta d'être cruellement tourné en dérision, 
bafoué, flagellé, puis crucifié. "Et ayant paru 
comme un simple homme, il s'est humilié lui-
même, devenant obéissant jusqu'à la mort"; mais 
cette mort sur la croix fut un sujet de surprise pour 
l'univers. Jésus ne fut pas insensible à l'ignominie 
et à la disgrâce. Il les ressentit au contraire 
intensément, avec beaucoup plus d'acuité que nous-
mêmes, car sa nature était infiniment plus élevée, 
plus pure et plus sainte que celle des pécheurs pour 
lesquels il souffrait. Il était la majesté même du 
ciel, l'égal de Dieu, le chef des armées angéliques.  

 
Et cependant, il souffrit pour l'homme la mort 

la plus ignominieuse. Oh ! Si le cœur orgueilleux 
de l'être humain pouvait réaliser ce que cela 
signifie ! S'il pouvait seulement saisir ce qu'est la 
rédemption et apprendre de Jésus la douceur et 
l'humilité !" — R. H., 11 sept. 1888.  

 
Ceci s'adresse particulièrement aux ouvriers du 

Seigneur, les docteurs d'Israël, qui doivent:  
 



 54 

1. Dispenser droitement la parole de vérité.  
 
2. Ne pas inventer d'autre évangile, mais faire 

part de celui qu'ils ont déjà reçu.  
 
3. Ne pas continuer à prêcher de "vieux 

sermons", qui risquent de ne pas répondre aux 
besoins du peuple de Dieu.  

 
4. Développer amplement certains sujets trop 

souvent négligés.  
 
5. Centrer leur message sur la mission et la vie 

du Christ.  
 
La fin de cette citation donne un large aperçu 

de ce thème sublime qu'est la vie de Jésus et sa 
mission.  

 
Rétrospective 

 
Rétrospectivement, il semble que si tous ces 

messages directs, incisifs et solennels avaient 
produit une plus profonde impression sur l'esprit de 



 55 

tous les prédicateurs, ceux-ci auraient été 
pleinement préparés à écouter ce message opportun 
de réveil et de réforme, et à y ajouter foi. Ils 
auraient reconnu pour vrai ce qui avait été présenté 
avec tant de clarté et de ferveur par la messagère 
du Seigneur. L'appropriation de la parfaite justice 
du Christ par des êtres égarés et pécheurs était le 
remède envoyé par Dieu. C'était exactement ce 
dont son peuple avait besoin. Qui peut dire ce qui 
serait advenu de l'Église et de la cause de Dieu, si 
tous ceux qui vivaient à cette époque avaient 
pleinement accepté ce message de la justification 
par la foi ? Et qui estimera la perte subie par suite 
de la défaillance des nombreux frères et sœurs qui 
reçurent ce message" Seule l'éternité révélera toute 
la vérité à ce sujet.    
  



 56 

Chapitre 4 
 

Le message de Minnéapolis  
 

Le message de la justification par la foi fut 
clairement révélé à la session de la Conférence 
Générale qui se tint à Minnéapolis, Minnesota, en 
novembre 1888. Il devint l'un des principaux 
thèmes des réunions spirituelles de la session. Il 
semble que la présentation de ce sujet ait été 
anticipée et qu'il fut l'objet d'incompréhension, car 
il provoqua de sérieuses discussions.  

 
Le message ne reçut pas le même accueil 

auprès de tous ceux qui assistaient à la session. En 
fait, il y eut de graves divergences de vues parmi 
les frères dirigeants. Ainsi, quelques-uns virent 
dans ce message une grande lumière et 
l'acceptèrent avec joie. Ils crurent qu'il constituait 
un élément essentiel de l'Évangile et sentirent qu'ils 
devaient se mettre diligemment à l'œuvre pour 
rattraper le temps perdu. À ceux-là, le message 
parut être le vrai secret d'une vie victorieuse dans la 
lutte contre le péché, et il leur sembla que la grande 



 57 

vérité de la justification par la foi constituait le plus 
pressant besoin de l'Église du reste qui se prépare à 
être transmuée.  

 
Certains, cependant, n'étaient pas convaincus 

de la valeur de ce "nouvel enseignement", comme 
ils l'appelaient. Ils paraissaient incapables de le 
saisir et ne pouvaient parvenir à une conclusion. 
Finalement, leur esprit fut plongé dans la perplexité 
et la confusion : Ils n'acceptaient ni ne rejetaient ce 
message.  

 
Mais il s'en trouva d'autres pour s'y opposer 

ouvertement. Ils prétendaient que l'on avait 
compris cette vérité dès l'origine de notre 
Mouvement, ce qui était vrai en théorie. De ce fait, 
ils ne comprenaient pas qu'on accordât une telle 
importance à ce sujet. De plus, ils craignaient que 
l'accent mis sur ce thème ne jetât une ombre sur les 
doctrines qui avaient prévalu jusque-là. Et comme 
ils considéraient la prédication de ces doctrines 
particulières comme étant le secret de la puissance 
et du développement de notre Mouvement, ils 
craignaient que la cause ne perdît de sa 



 58 

particularité et de sa force. Par conséquent, ils 
crurent préserver notre Église et la cause de Dieu 
par une franche opposition.  

 
Ces divergences de vues, manifestées chez les 

frères dirigeants, eurent de graves conséquences : 
la controverse et une froideur déplorable. En 
attendant, certains entretenaient fermement l'espoir 
qu'un jour le message de la justification par la foi 
brillerait de tout son éclat, se manifesterait dans 
toute sa puissance et serait véritablement reconnu. 
Par la suite, la méprise et l'opposition disparurent. 
Beaucoup d'adventistes furent réellement 
convaincus que l'on devait étudier ce message, 
l'enseigner et lui donner la place qui lui revenait.  

 
On ne publia pas de rapport exhaustif de la 

discussion survenue au sujet de ce point de 
doctrine à la session de la Conférence Générale de 
Minnéapolis. Mais ceux qui y participèrent en 
parlèrent. L'Esprit de prophétie nous fit part de tout 
ce qui concernait cette vérité et de la façon dont 
elle avait été acceptée ou rejetée. Il est d'ailleurs 
nécessaire de se familiariser avec ces écrits, de 



 59 

façon à mieux comprendre notre situation présente. 
Il serait plus agréable de passer sous silence 
certaines déclarations de l'Esprit de prophétie 
concernant l'attitude de plusieurs frères 
responsables à l'égard de ce message et de ceux qui 
l'ont prêché. Mais nous nous devons de présenter la 
situation avec impartialité, sans laisser subsister 
autour de cette question le moindre mystère.  

 
L'origine de ce message 

 
La confusion fut telle qu'il devint nécessaire de 

montrer que c'était Dieu lui-même qui avait envoyé 
ce message. Les déclarations qui suivent ne laissent 
aucun doute à ce sujet.  

 
"Le présent message — la justification par la 

foi — est d'origine divine. Il porte le sceau de 
Dieu, car il a pour fruit la sainteté." — R. H., 3 
sept. 1889.  

 
"Dieu a envoyé à son peuple des messages 

portant le sceau de sa divinité. La gloire, la majesté 
et la justice du Christ, plein de bonté et de vérité, 



 60 

nous ont été présentées. La plénitude de la divinité 
manifestée en Christ nous a été révélée dans toute 
sa beauté et tout son charme, afin de toucher les 
cœurs que les préjugés n'avaient pas endurcis. 
Nous savons que Dieu œuvre parmi nous. Nous 
avons vu des âmes abandonner le péché pour se 
tourner vers la justice. Nous avons vu la foi 
renaître dans les cœurs contrits." — R. H., 27 mai 
1890.  

 
La réception du message 

 
Nous l'avons déjà dit, certaines personnes 

présentes à la session de Minnéapolis reçurent le 
message de la justification par la foi avec une réelle 
satisfaction. C'était pour elles un message de vie. Il 
leur donnait une nouvelle vision du Christ et de son 
grand sacrifice sur la croix, leur apportait la paix 
du cœur, la joie et l'espérance. C'était l'élément 
suprême qui manquait à leur préparation pour 
rencontrer Dieu.  

 
Ces personnes retournèrent dans leurs églises, 

remplies d'un zèle nouveau pour prêcher l'Évangile 



 61 

du salut et pour aider leurs frères à accepter par la 
foi la justice du Christ, telle qu'elle est révélée dans 
sa Parole. Sœur White elle-même prit une part 
active à cette œuvre, comme le montre le récit des 
expériences qu'elle a rapportées dans la "Review".  

 
"Nous rendons grâces au Seigneur de tout notre 

cœur pour cette précieuse lumière qu'il a fait luire 
au sein de son peuple, et nous sommes heureux 
d'avoir cette vérité pour notre temps. La nouvelle 
que le Christ est notre justice a encouragé de 
nombreuses âmes, et le Seigneur a dit à son peuple 
: "Al1ez de l'avant !" Ce message adressé à l'église 
de Laodicée s'applique à nous. Avec quel à-propos 
est dépeinte la situation de ceux qui croient avoir 
toute la vérité et se font une gloire de connaître la 
Parole de Dieu, alors que sa puissance sanctifiante 
reste sans effet sur leurs vies ! Leurs cœurs sont 
dépourvus de la ferveur de l'amour divin, qui seul 
peut faire du peuple de Dieu la lumière du monde. 
...  

 
"Depuis cette dernière session de la Conférence 

Générale, lors de chaque assemblée, des croyants 



 62 

ont accepté avec empressement le précieux 
message de la justice du Christ. Grâces soient 
rendues à Dieu de ce que certaines âmes 
reconnaissent avoir besoin de l'or de la foi et de 
l'amour, du vêtement blanc de la justice du Christ 
et du collyre du discernement spirituel. Si vous 
avez ces précieux dons, le temple de votre âme ne 
ressemblera pas à un sanctuaire profané. Frères et 
sœurs, au nom de Jésus de Nazareth, je vous 
supplie d'accomplir l'œuvre de Dieu. Aujourd'hui 
est un jour favorable, un jour de grâce !" — R. H., 
23 juillet 1889.  

 
Voici ce qu'elle écrivit encore huit mois plus 

tard :  
 
"J'ai voyagé de lieu en lieu, assistant aux 

réunions où l'on prêchait la justice du Christ. J'ai 
considéré comme un privilège de me tenir aux 
côtés de mes frères et d'apporter mon témoignage 
au sujet de la vérité présente. J'ai vu partout la 
puissance divine se manifester." — R. H., 18 mars 
1890.  

 



 63 

Après une assemblée à South Lancaster, elle 
écrivit ce qui suit :  

 
"Je n'ai jamais vu une œuvre de réveil se 

développer avec une telle intensité, et être 
cependant si dépourvue de toute exaltation. On 
n'avait exercé aucune pression. Aucun appel 
particulier n'avait été adressé à l'assemblée, mais 
on comprit avec solennité que Jésus était venu, non 
pour appeler des justes à la repentance, mais des 
pécheurs. Avec un cœur sincère, on était prêt à 
confesser ses péchés, apportant à Dieu le fruit de la 
repentance et de la régénération. On croyait 
respirer l'atmosphère même du ciel. Des anges se 
tenaient au milieu de nous. Vendredi soir, le 
service commença à 17 h et ne se termina qu'à 21 
heures. Beaucoup affirmèrent qu'à la lumière de la 
loi, les vérités présentées alors les avaient 
convaincus de péché. Ils avaient auparavant mis 
leur confiance dans leur propre justice. Maintenant, 
elle n'était plus à leurs yeux que des haillons 
malpropres, comparée à celle du Christ, la seule 
justice acceptée par Dieu. Bien qu'ils n'aient pas 
transgressé ouvertement la loi, ils découvraient en 



 64 

eux un cœur dépravé, dégénéré. Ils avaient 
substitué au Père céleste bien des idoles, lutté 
contre le péché en se confiant en leurs propres 
forces. Nous devons aller à Jésus tels que nous 
sommes, confesser nos péchés, abandonner notre 
âme impuissante entre les mains de notre 
Rédempteur compatissant, brisant ainsi l'orgueil de 
notre cœur et crucifiant le moi." — R. H., 5 mars 
1889.  

 
Quel puissant réveil de la piété véritable, quel 

renouveau spirituel, quelle purification du péché, 
quel baptême de l'Esprit et quelle manifestation de 
la puissance divine pour l'achèvement de l'œuvre 
dans notre vie et dans le monde se seraient produits 
au sein du peuple de Dieu si tous nos prédicateurs 
avaient quitté la session de la Conférence Générale 
dans les mêmes dispositions que la servante du 
Seigneur, loyale et obéissante !  

 
L'opposition 

 
Combien il est attristant et profondément 

regrettable que le message de la justification en 



 65 

Christ ait rencontré de l'opposition de la part 
d'hommes de Dieu sérieux et bien intentionnés ! Ce 
message n'a jamais été accepté ni proclamé 
librement comme il aurait dû l'être pour permettre à 
l'Église de recevoir les bénédictions sans mesure 
dont il était porteur. La gravité d'une telle influence 
est mise en évidence par les reproches qui nous 
furent adressés. Ces paroles de répréhension 
auraient dû être considérées avec plus de sérieux.  

 
"Dieu a suscité des hommes pour répondre aux 

besoins de l'heure, "pour crier à plein gosier et ne 
pas se retenir", des hommes qui "élèvent leur voix 
comme une trompette et annoncent au peuple de 
Dieu ses transgressions, à la maison de Jacob ses 
péchés" (Es. 58:1). Leur mission n'est pas de 
prêcher seulement la loi, mais la vérité pour notre 
temps, Christ notre justice. ...  

 
"Mais certains frères ne comprirent pas 

l'opportunité d'une œuvre particulière à cette 
époque. Alors que Dieu s'efforçait de réveiller son 
peuple, ils cherchèrent à détourner l'attention de ce 
message brûlant, tout de reproches et de 



 66 

supplications. Leur influence tendit à apaiser les 
craintes des membres d'église et à les empêcher de 
s'éveiller à la solennité des temps. Ceux qui agirent 
ainsi donnèrent à la trompette un son confus. Ils 
auraient dû ouvrir les yeux, mais ils ont été séduits 
par l'ennemi." — R. H., 3août 1889.  

 
Notons le sérieux de l'avertissement qui suit:  
 
"Vous rencontrerez des frères qui vous diront : 

"Cette affaire vous tient beaucoup trop exaltés. 
Vous êtes trop ardents. Vous ne parviendrez pas à 
atteindre la justice du Christ et vous faites 
beaucoup trop pour cela. Prêchez la loi !" En tant 
que peuple de Dieu, nous avons prêché la loi tant et 
si bien que nous sommes devenus aussi arides que 
les monts de Guilboa privés de rosée et de pluie. 
Prêchons le Christ dans la loi, et notre prédication 
sera alors une véritable nourriture pour le troupeau 
affamé du Seigneur. Ne nous fions pas à nos 
propres mérites, mais seulement à ceux de Jésus de 
Nazareth." — R. H., 11 mars 1890.  

 
Prenons garde aussi aux lignes suivantes :  



 67 

 
"Certains frères n'ont pas reçu ce message de 

Dieu. Ils semblaient craindre que des prédicateurs 
n'abandonnent leur méthode initiale 
d'enseignement des bonnes vieilles doctrines. Nous 
demandons : N'est-il pas temps que la lumière 
véritable descende sur le peuple de Dieu, afin de 
susciter en lui plus de ferveur et de zèle ? On a 
perdu de vue le caractère suprême des promesses 
de l'Écriture; c'est là ce que désirait l'ennemi de 
toute justice. Il a jeté son ombre entre nous et notre 
Dieu, pour que nous ne puissions plus discerner le 
vrai caractère du Très-Haut." — R. H., 1er avril 
1890.  

 
"Le Seigneur a adressé des témoignages à son 

Église pour l'amener à exalter Jésus et sa justice. 
Ceux à qui Dieu a confié ce message ne sont que 
des hommes, certes. Mais oserez-vous vous 
détourner des avertissements ou refuser de recevoir 
la lumière parce que l'Éternel ne vous a pas 
consultés, n'a pas demandé vos préférences ? Dieu 
réclame des hommes qui parleront, qui crieront à 
plein gosier, sans se retenir. Il a suscité des 



 68 

messagers pour accomplir aujourd'hui cette œuvre. 
Certains se sont détournés de ce message de la 
justice du Christ pour critiquer ces hommes." — R. 
H., 27 déc. 1890.  

 
"Le Seigneur a envoyé un message pour 

amener son peuple à la repentance et à la pratique 
de ses premières œuvres. Mais quel cas en a-t-il 
fait ? Alors que quelques-uns y prenaient garde, 
d'autres ont critiqué le message et le messager. La 
spiritualité diminue, l'humilité et la simplicité 
enfantine disparaissent, et une profession de foi 
formaliste remplace l'amour et la piété. Cette 
affligeante situation doit-elle se prolonger ? La 
lumière de l'amour de Dieu s'éteint-elle ?" — R. 
H., suppl. au 23 déc. 1890.  

 
Afin de saisir toute la profondeur de ce 

message, soulignons-en les points essentiels:  
 
1. Dieu a suscité des hommes pour faire face 

aux besoins de l'heure.  
 
2. Certains ont cherché à se détourner du 



 69 

message et à empêcher l'Église de se réveiller.  
 
3. De telles personnes ont été séduites par 

l'ennemi et ont donné à la trompette un son confus.  
 
4. Ces hommes ont déclaré qu'il fallait prêcher 

la loi, et non la justice du Christ.  
 
5. Ce qu'il faut, c'est "prêcher le Christ dans la 

loi".  
 
6. Certains ont craint que la manière habituelle 

de prêcher les vieilles doctrines ne soit laissée de 
côté.  

 
7. Dieu a suscité des hommes pour proclamer le 

message de la justification par la foi.  
 
8. Un défi : "Oserez-vous vous détourner de la 

lumière, des avertissements du Seigneur ?"  
 
9. Conséquences du rejet de ce message :  
 
a) la spiritualité disparaît;  



 70 

 
b) les professions de foi formalistes abondent.  
 
10. Une question cruciale se pose à nous : 

"Cette situation alarmante doit-elle se prolonger ?"  
 
Conséquences de cette divergence de vues 
 
Le conflit qui s'éleva entre les frères dirigeants 

à propos du message de la justification par la foi 
eut des effets déplorables. Les membres d'église 
furent dans la confusion et ne surent que faire.  

 
Voici ce que nous lisons à propos de cette 

réaction :  
 
"Si nos frères avaient tous été ouvriers avec 

Dieu, ils n'auraient nullement douté de l'origine 
divine du message donné au cours des deux années 
précédentes. Nos jeunes frères regardent aux aînés, 
qui n'accordent aucune importance à ce message et 
le rejettent. Ignorant l'enseignement des Écritures, 
ils se laissent influencer et à leur tour refusent la 
lumière. Ainsi, ceux qui n'ont pas voulu accepter la 



 71 

vérité se sont interposés entre l'Église et la lumière. 
Ils sont sans excuse car celle-ci a brillé dans tout 
son éclat. Nul ne doit demeurer dans l'ignorance. ... 
Au lieu de vous opposer de toutes vos forces à la 
vérité, vous devriez œuvrer avec toute l'énergie 
dont vous êtes capables pour contribuer à la 
répandre." — R. H., 18 mars 1890.  

 
"Depuis près de deux ans, nous avons supplié 

nos frères et sœurs d'accepter la lumière concernant 
la justice du Christ, et voici qu'ils ne savent s'ils 
doivent accepter ou rejeter cette précieuse vérité. 
Leurs propres opinions leur sont un obstacle. Ils ne 
laissent pas pénétrer Jésus dans leur cœur." — R. 
H., 11 mars 1890.  

 
"Certains se sont détournés du message de la 

justice du Christ pour se livrer à la critique. ... Le 
message du troisième ange ne sera pas compris, car 
ceux-là même qui refusent d'y conformer leur vie 
traiteront de fausse lumière la gloire dont il doit 
éclairer la terre. À cause de leur incrédulité, les 
adversaires de la vérité ont négligé l'œuvre qu'ils 
auraient dû accomplir. Nous les supplions de cesser 



 72 

d'entraver la marche du peuple de Dieu et de ne pas 
le priver de la lumière céleste." — R.H., 27 mai 
1890.  

 
"Il y a de la tristesse dans le ciel à propos de 

l'aveuglement spirituel d'un grand nombre de nos 
frères. ... Le Seigneur a suscité des messagers, les a 
revêtus de son Esprit, puis leur a dit : "Crie à plein 
gosier, ne te retiens pas, élève ta voix comme une 
trompette, et annonce à mon peuple ses iniquités, à 
la maison de Jacob ses péchés." (Es. 58:1) Que nul 
ne courre le risque de s'interposer entre le message 
du ciel et le peuple de Dieu. Ce message doit lui 
parvenir et s'il n'y a pas de voix humaines pour le 
proclamer, les pierres mêmes crieront. J'invite 
chaque serviteur de Dieu à rechercher le Seigneur, 
à mettre de côté l'orgueil, à ne pas lutter pour 
obtenir la suprématie et à humilier son cœur devant 
Dieu. C'est la froideur et l'incrédulité de ceux qui 
devraient avoir la foi qui maintiennent nos églises 
dans la faiblesse." — R. H., 26 juillet 1892.  

 
Ne soyons pas insensibles à la solennité de ce 

vibrant appel ! Pour cela, notons-en les points 



 73 

suivants :  
 
1. Le message de 1888-1890 est d'origine 

céleste.  
 
2. Son rejet par quelques frères expérimentés a 

conduit les jeunes à l'incertitude et à la confusion.  
 
3. Ceux qui ont rejeté ce message se sont placés 

eux-mêmes entre l'Église et la lumière.  
 
4. Nous sommes sans excuse : la vérité a été 

pleinement révélée.  
 
5. La raison pour laquelle on a été lent à 

adopter cette précieuse vérité est que l'on a été 
subjugué par ses propres opinions.  

 
6. Certains se sont détournés du message pour 

critiquer les messagers.  
 
7. Ceux qui refusent de marcher dans cette 

nouvelle lumière seront incapables de comprendre 
le message du troisième ange.  



 74 

 
8. Ils la qualifieront de "fausse lumière".  
 
9. À cause de l'incrédulité, une œuvre 

importante a été laissée de côté.  
 
10. Ceux qui s'opposent à la lumière sont 

solennellement invités à "cesser d'entraver la 
marche" du peuple de Dieu.  

 
11. Un tel aveuglement spirituel provoque de la 

"tristesse dans le ciel".  
 
12. Nous sommes assurés que Dieu "a suscité 

des messagers et les a oints de son Esprit".  
 
13. S'il n'y avait eu aucune voix humaine pour 

délivrer le message, les pierres mêmes auraient 
crié.  

 
14. Chaque prédicateur est appelé à humilier 

son cœur devant Dieu afin que la puissance 
spirituelle s'empare de l'Église.  

 



 75 

Inutile de commenter de tels avertissements !  
 

Principes fondamentaux 
 
Derrière cette opposition se révèle la subtile 

machination de ce magistral esprit de Satan, 
l'ennemi de toute justice. La valeur et l'importance 
du message sont mises en évidence par la 
détermination de l'adversaire à neutraliser ses effets 
inévitables. Qu'ils sont terribles, les résultats des 
victoires sataniques ! Nous sommes amplement 
éclairés à ce sujet.  

 
"L'ennemi de l'homme et de Dieu ne veut pas 

que cette vérité (de la justification par la foi) soit 
présentée avec clarté; car il sait que sa puissance 
sera brisée si le peuple de Dieu la reçoit 
pleinement. S'il peut maintenir les esprits des soi-
disant enfants de Dieu dans le doute, l'incrédulité et 
les ténèbres, il pourra triompher d'eux." — R. H., 3 
sept. 1889.  

 
"Notre situation actuelle est périlleuse et digne 

d'intérêt. Le danger du refus de la lumière céleste 



 76 

devrait nous inciter à la vigilance dans la prière, de 
peur que certains d'entre nous n'aient un cœur 
mauvais et incrédule. Lorsque l'Agneau de Dieu fut 
crucifié sur le Calvaire, le glas sonna pour Satan. Si 
l'ennemi de la vérité et de la justice peut effacer de 
notre esprit la pensée que nous dépendons pour 
notre salut de la justice du Christ, il le fera. S'il 
peut nous conduire à considérer nos propres 
œuvres comme méritoires, il sait qu'il triomphera 
de nous. Exaltons Jésus devant le peuple de Dieu. 
Aspergeons les linteaux de nos portes du sang de 
l'Agneau de Dieu et nous serons sauvés." — Idem.  

 
Une fois encore, résumons ces déclarations :  
 
1. C'est Satan qui s'oppose à la prédication de la 

justification par la foi.  
 
2. La raison en est que si l'Église accepte 

pleinement cette vérité, la puissance de Satan sera 
brisée.  

 
3. Si le diable peut maintenir les croyants dans 

le doute et l'incrédulité, il pourra les vaincre par la 



 77 

tentation.  
 
4. Satan s'efforce d'effacer des esprits la 

nécessité de la justification par la foi.  
 
5. Il sait que s'il peut conduire les hommes à 

rechercher la justice par leurs propres efforts, ils 
seront ses victimes.  

 
6. Aussi cet appel retentit : Exaltez Jésus 

crucifié et mettez votre confiance en son sang !  
 
Quel défi lancé à l'esprit de prière! Avec quelle 

humilité ne devrions-nous pas rechercher le 
Seigneur pour qu'il nous accorde le collyre divin ! 
Ce n'est que par la pleine acceptation, par 
l'appropriation de ces glorieux dons d'en haut que 
l'Église pourra être prête à se présenter, sans tache 
ni ride, devant le Seigneur, lors de son avènement. 
C'est seulement ainsi que l'Église pourra garder les 
commandements de Dieu et, par cette divine 
puissance, achever sa tâche grandiose.    
  



 78 

Chapitre 5 
 

Une ère nouvelle  
dans la proclamation du 

message du troisième ange  
 

Une étude attentive des instructions données à 
Minnéapolis par l'Esprit de prophétie conduit à la 
profonde conviction que le message de la 
justification par la foi fut une manifestation 
remarquable de la providence divine. Le Seigneur 
se proposait, en effet, de donner le point de départ 
d'une ère nouvelle dans l'achèvement de son œuvre. 
Preuve en est la déclaration suivante, écrite quatre 
ans après la session de 1888.  

 
"Le temps d'épreuve est imminent, car le grand 

cri du troisième ange a déjà commencé à retentir 
par la révélation de la justice du Christ, notre 
Rédempteur. Ce sont là les premiers rayons de 
lumière de l'ange dont la gloire doit éclairer toute la 
terre." — R.H., 22 nov. 1892.  

 



 79 

Déclaration presque alarmante ! Elle a une 
portée considérable sur l'œuvre que les adventistes 
du 7e jour ont accomplie par la suite. Elle est, par 
conséquent, du plus grand intérêt pour tous ceux 
que concerne la proclamation du message du 
troisième ange. Relisons ce paragraphe pour 
l'analyser.  

 
1. Le temps d'épreuve est imminent.  
 
2. Le grand cri du troisième ange a déjà 

commencé à retentir.  
 
3. Il débute par la révélation de la justice du 

Christ (message de 1888).  
 
4. Ce sont là les premiers rayons de lumière de 

l'ange dont la gloire doit éclairer toute la terre.  
 
Les événements mentionnés dans ce paragraphe 

sont ceux dont nous trouvons la description dans 
l'Apocalypse, au chapitre 18 : "Après cela, je vis 
descendre du ciel un autre ange, qui avait une 
grande autorité; et la terre fut éclairée de sa gloire. 



 80 

Il cria d'une voix forte, disant : Elle est tombée, elle 
est tombée, Babylone la grande ! Elle est devenue 
une habitation de démons, un repaire de tout esprit 
impur, un repaire de tout oiseau impur et odieux." 
(V. 1,2)  

 
Notons soigneusement l'explication de ce 

verset que donne l'Esprit de prophétie :  
 
"J'ai vu des anges voler rapidement çà et là 

dans le ciel, descendre sur la terre, puis remonter 
au ciel, préparant l'accomplissement de quelque 
événement important. Ensuite j'en vis un autre, 
puissant, envoyé sur la terre pour joindre sa voix au 
troisième ange, afin de donner force et puissance à 
son message. Cet ange était doué d'une grande 
puissance et environné de gloire. Lorsqu'il 
descendit sur la terre, celle-ci fut éclairée de sa 
gloire. La lumière qui l'accompagnait pénétrait 
partout. Il criait d'une voix forte : "Elle est tombée, 
elle est tombée, Babylone la grande ! ... L'œuvre de 
cet ange vient seconder celle du troisième message 
au moment où sa proclamation devient un grand 
cri. Le peuple de Dieu est ainsi préparé pour 



 81 

triompher à l'heure de la tentation qu'il doit bientôt 
affronter. Je vis ces deux anges environnés d'une 
grande lumière, proclamant sans crainte le message 
du troisième ange." — Premiers écrits, p. 277. 

 
Ce texte donne un panorama si vaste et si 

important des événements de la fin qu'il est utile 
d'en reprendre chaque élément séparément.  

 
1. Un ange puissant descend des cieux sur la 

terre.  
 
2. Quelle est son œuvre?  
 
a) Unir sa voix à celle du troisième ange;  
 
b) Donner force et puissance à ce troisième 

message.  
 
3. Cet ange était doué d'une grande puissance et 

environné de gloire :  
 
a) La terre en fut éclairée;  
 



 82 

b) la lumière pénétrait partout.  
 
4. L'œuvre de cet ange puissant s'accomplit 

juste au moment opportun, de façon à seconder le 
troisième ange dans son ministère final.  

 
5. Résultat de l'apparition de cet ange puissant : 

la proclamation du message devient un grand cri.  
 
6. La puissance accompagnant cet ange prépare 

le peuple de Dieu à affronter l'heure de la tentation.  
 
7. Le ciel met le sceau sur cette préparation en 

faisant reposer une "grande lumière" sur les enfants 
de Dieu.  

 
8. L'apogée de tous ces événements, c'est la 

présence d'un peuple uni, proclamant sans crainte 
le message du troisième ange.  

 
Tout ceci est inséparable de l'effusion de la 

"pluie de l'arrière-saison" sur l'Église du reste. 
Notons ce qui suit :  

 



 83 

"À ce moment-là, alors que l'œuvre s'achève, la 
détresse fond sur la terre et "les nations se sont 
irritées", mais sont tenues en échec de façon à ne 
pas entraver l'œuvre du troisième ange. C'est alors 
que "la pluie de l'arrière-saison", le "temps de 
rafraîchissement", viendra de la part du Seigneur, 
pour donner de la puissance à la "voix forte" du 
troisième ange et préparer les saints à tenir ferme 
lorsque les sept fléaux seront versés." — Id., p. 85, 
86.  

 
La pluie de l'arrière-saison, le grand cri, la 

révélation de la justice du Christ et le rayonnement 
sur la terre de la lumière du troisième ange se 
produisent donc simultanément.  

 
N'est-ce pas un programme saisissant ? Il fut 

esquissé dès le début de notre Mouvement par 
l'Esprit de prophétie. Afin d'attirer notre attention 
sur l'extrême importance de ces événements, nous 
reçûmes à la mémorable session de la Conférence 
Générale de 1888 un message des plus solennels et 
des plus impressionnants. En voici quelques 
extraits :  



 84 

 
1. Une époque riche en événements  
 
"Les temps que nous vivons sont riches en 

événements et fort périlleux. Les signes de la fin se 
multiplient autour de nous. Bientôt nous 
connaîtrons des événements bien plus graves que 
tous ceux dont le monde a jamais été témoin." 41  

 
2. Le "grand cri" commence  
 
"Le temps d'épreuve est imminent, car le grand 

cri du troisième ange a déjà commencé à retentir 
par la révélation de la justice du Christ, notre 
Rédempteur. Ce sont là les premiers rayons de 
lumière dont l'ange doit illuminer toute la terre."  

 
3. La préparation indispensable pour 

affronter le temps de détresse  
 
"Si vous voulez subsister pendant le temps de 

détresse, vous devez connaître le Christ et vous 
approprier sa justice, imputée au pécheur 
repentant."  



 85 

 
4. Il faut prêcher ce message  
 
"Une œuvre doit encore s'accomplir sur la terre, 

semblable à celle qui se produisit lorsque les 
premiers disciples, remplis du Saint-Esprit, 
prêchèrent Jésus, et Jésus crucifié. Beaucoup se 
convertiront en un seul jour car le message sera 
délivré avec puissance."  

 
"Le sujet qui touche le cœur du pécheur, c'est 

Jésus, et Jésus crucifié. Sur la croix du Calvaire, le 
Sauveur révèle au monde un amour incomparable. 
Présentez ainsi Jésus aux multitudes affamées, et la 
lumière de son amour fera passer les hommes des 
ténèbres à la lumière, de la transgression à 
l'obéissance et à la véritable sainteté. La 
contemplation de Jésus sur la croix du Calvaire, 
mieux que toute autre chose, éveillera les 
consciences au caractère haïssable du péché."  

 
"Le Christ n'a pas été présenté en rapport avec 

la loi comme un grand prêtre fidèle et 
compatissant, tenté comme nous en toutes choses 



 86 

sans commettre de péché. Il n'a pas été exalté 
devant le pécheur. On n'a mentionné son ministère 
en tant que sacrifice, substitut et possibilité de salut 
que froidement et fortuitement. Ce que le pécheur a 
besoin de connaître, c'est le Christ dans toute sa 
plénitude, c'est un Sauveur qui pardonne. Son 
incomparable amour, par l'intermédiaire du Saint-
Esprit, convaincra et convertira le cœur endurci."  

 
5. La puissance qui rend la prédication 

efficace  
 
"Le ministère du Saint-Esprit a une importance 

extrême. Il est, pour le serviteur de Dieu, la source 
de la puissance el de l'efficacité. Le Saint-Esprit est 
aussi le Consolateur, celui par qui Jésus est 
personnellement présent auprès de toute âme."  

 
"Quand la terre sera éclairée de la gloire de 

Dieu, nous verrons une œuvre semblable à celle qui 
se produisit lorsque les disciples, remplis du Saint-
Esprit, annoncèrent la puissance du Sauveur 
ressuscité."  

 



 87 

"La révélation du Christ par le Saint-Esprit 
apporta aux disciples une conception claire de sa 
puissance et de sa majesté, et ils levèrent les mains 
vers lui avec foi, disant : "Je crois". Ainsi en était-il 
à l'époque de la pluie de la première saison. Mais la 
pluie de l'arrière-saison sera encore plus abondante. 
Le Sauveur de l'humanité sera glorifié, et la terre, 
éclairée par les rayons lumineux de sa justice."  

 
(Ces cinq citations sont extraites de Review and 

Herald, 22 et 29 nov. 1892, article intitulé : 
"Dangers et privilèges des derniers jours". — Voir 
appendice, p. 65-68.)  

 
Tous ces événements sont étroitement liés. 

Situés dans leur ordre chronologique, voici le 
tableau qu'ils présentent :  

 
1. Révélation et appropriation par la foi de la 

justice du Christ.  
 
2. Pluie de l'arrière-saison.  
 
3. Réception d'une grande puissance.  



 88 

 
4. Le message du troisième ange devient un 

"grand cri".  
 
5. La terre est illuminée des brillants rayons de 

sa justice.  
 
Il est évident que tous ces événements 

commenceront à se produire en même temps. 
L'apparition de l'un sera le signal des autres.  

 
Notons cette dernière citation :  
 
"Le grand cri du troisième ange a déjà 

commencé à retentir par la révélation de la justice 
du Christ, notre Rédempteur. Ce sont là les 
premiers rayons de lumière dont l'ange doit 
illuminer toute la terre." — R. H., 22 nov. 1892.  

 
Cette déclaration date de l'année 1892. Quel fut 

le point de départ de cette nouvelle révélation de la 
justice du Christ et du grand cri ? Comme les textes 
cités l'ont montré, ce fut le message donné par 
l'Esprit de prophétie à la session de Minnéapolis.  



 89 

 
Ces faits importants font partie du plan de Dieu 

pour l'achèvement de son œuvre sur la terre. Ils 
commencèrent à se manifester en 1888, marquant 
ainsi le point de départ de l'œuvre finale.  

 
C'est là une conclusion extraordinaire ! 

Connaissant toutes ces révélations, à quelle autre 
pourrait-on aboutir ? Qui penserait qu'elle n'est pas 
acceptable ? Nous croyons qu'elle est valable. Nous 
avons cherché l'accomplissement des faits 
annoncés. Notre attente a été longue et anxieuse. 
Certains seront témoins de cet accomplissement. 
Pourquoi ne pourrions-nous pas le voir et y 
participer ?  

 
Nous devrions chercher avec plus de sérieux et 

d'ardeur à savoir ce qui peut bien retarder la 
réalisation de tous ces événements. Et pourquoi ne 
prierions-nous pas le Seigneur pour qu'il suscite en 
nous le désir ardent de coopérer pleinement avec 
lui dans l'achèvement rapide de son œuvre ?  
  



 90 

Chapitre 6 
 

Le message du troisième ange  
 

Une grave question vint à l'esprit de quelques 
personnes ayant entendu dire, à la session de la 
Conférence Générale de Minnéapolis, que la 
justification par la foi était en relation avec le 
message du troisième ange. Dans leur perplexité, 
plusieurs écrivirent à madame White pour qu'elle 
expose ses vues à ce sujet.  

 
L'échange de correspondance qui s'ensuivit a 

été publié.  
 
"Plusieurs m'ont écrit, dit-elle, pour me 

demander si le message de la justification par la foi 
était celui du troisième ange, et j'ai répondu : Oui, 
c'est bien là le message du troisième ange." — R. 
H., 1er avril 1890.  

 
Il y a là plus qu'une brève réponse à la question 

posée. C'est une déclaration claire et affirmative, 
lourde de signification. Elle représente un sérieux 



 91 

avertissement, une invitation pressante à croire au 
message du troisième ange. Étudions-la 
attentivement.  

 
"La justification par la foi est bien le message 

du troisième ange." Ces deux messages ont donc le 
même objet, le même but et les mêmes résultats.  

 
La justification par la foi est le moyen de salut 

employé par Dieu. Par-là, il donne au pécheur la 
conviction de sa culpabilité, de sa condamnation, 
de sa condition absolument désespérée. C'est aussi 
le moyen qu'il emploie pour effacer cette 
culpabilité, délivrer de la condamnation de la loi 
divine et permettre à l'homme de subsister devant 
sa sainte loi. Grâce à la justification par la foi, Dieu 
change la nature pécheresse et corrompue des êtres 
humains et fait d'eux des chrétiens justes et 
victorieux.  

 
Si la justification par la foi "est bien le message 

du troisième ange" — et elle l'est vraiment — cela 
signifie que, si l'on comprend réellement ce 
message et si l'on se l'approprie, cette justification 



 92 

sera pleinement réalisée.  
 
Les considérations suivantes démontrent que 

c'est bien là le but de ce message.  
 
1. Le triple message d'Apocalypse 14, que nous 

désignons par l'expression "message du troisième 
ange", est appelé "l'Évangile éternel" (Apoc. 14:6).  

 
2. Il déclare solennellement que "l'heure de son 

jugement est venue".  
 
3. Il exhorte tous ceux qui doivent comparaître 

devant le grand tribunal de Dieu pour être jugés par 
une loi juste, à "craindre Dieu et à lui donner 
gloire", et à "adorer celui qui a fait les cieux et la 
terre" (verset 7).  

 
4. Le fruit de ce message d'avertissement ou 

d'exhortation est la formation d'un peuple dont il 
est dit : "C'est ici la persévérance des saints, qui 
gardent les commandements de Dieu et la foi de 
Jésus." (Apoc. 14:l2)  

 



 93 

Telle est l'œuvre de la justification par la foi. 
Ce message n'est autre que l'Évangile du salut, 
apportant la délivrance du péché, de la 
condamnation et de la mort. Le jugement place 
chaque être humain en face de la loi de justice par 
laquelle il doit être éprouvé.  

 
À cause de leur culpabilité et de leur 

condamnation, les hommes sont invités à craindre 
Dieu et à l'adorer. Ceci implique le sentiment de 
culpabilité, la repentance, la confession et 
l'abandon du péché, qui sont les conditions du 
pardon, de la purification et de la justification. 
Ceux qui font cette expérience verront s'accomplir 
en eux une œuvre merveilleuse de patience, en un 
temps où l'irritabilité et la violence prédominent, 
détruisant la paix, le bonheur et la sécurité du genre 
humain. N'est-ce pas là la justification par la foi ? 
La Parole déclare : "Étant donc justifiés par la foi, 
nous avons la paix avec Dieu par notre Seigneur 
Jésus-Christ." (Rom. 5:1)  

 
Mais il y a plus. Ces croyants gardent les 

commandements de Dieu. Ils sont passés par cette 



 94 

transformation : au lieu de haïr et de transgresser la 
loi du Seigneur, ils aiment et observent ses 
préceptes de justice. Leur position face à la loi n'est 
plus la même. Leur culpabilité a été effacée; ils ne 
sont plus condamnés et la sentence de mort a été 
annulée. Ayant accepté le Christ comme leur 
Sauveur, ils ont reçu sa justice et sa vie.  

 
Seules la grâce et la puissance de Dieu peuvent 

accomplir cette merveilleuse transformation. Seuls 
ceux qui acceptent Jésus comme leur substitut et 
leur Rédempteur peuvent en bénéficier. C'est 
pourquoi il est dit qu'ils "gardent la foi de Jésus". 
Ceci révèle le secret de leur riche et profonde 
expérience. Ils possèdent la foi de Jésus, cette foi 
par laquelle ils ont triomphé des puissances des 
ténèbres.  

 
"Lorsque le pécheur croit que Jésus est son 

Sauveur personnel, Dieu pardonne son péché et le 
justifie gratuitement, selon ses promesses 
infaillibles. L'âme repentante comprend que sa 
justification est possible parce que le Christ, son 
substitut et son salut, est mort pour elle, expiant ses 



 95 

fautes et la justifiant." — R.H., 4 nov. 1890.  
 
Comme nous l'avons déjà dit, nous trouvons 

dans les expériences de ceux qui triomphent grâce 
au message du troisième ange tous les éléments de 
la justification par la foi. C'est pour cette raison que 
nous pouvons affirmer que le message de la 
justification par la foi "est réellement le message 
du troisième ange". Tous deux constituent 
l'Évangile du Christ. C'est ce qui ressort des 
déclarations de l'apôtre Paul : "L'Évangile ... est 
une puissance de Dieu pour le salut de quiconque 
croit ... parce qu'en lui est révélée la justice de Dieu 
par la foi et pour la foi." (Rom. 1:16, 17)  

 
Résumons ces faits :  
 
1. L'Évangile est une manifestation de la 

puissance de Dieu délivrant le pécheur de ses 
iniquités et lui imputant sa propre justice.  

 
2. Ceci n'est valable que pour ceux qui croient.  
 
3. C'est ce qui s'appelle être justifié par la foi.  



 96 

 
4. Nous avons là le but de la justification par la 

foi et du message du troisième ange.  
 
Quelle est alors l'importante leçon qui se 

dégage de la déclaration examinée dans ce chapitre 
? Que signifie cet avertissement ? Voici notre 
réponse :  

 
Tous ceux qui reçoivent le message du 

troisième ange vivront cette grande vérité de la 
justification par la foi. Le Christ sera alors révélé 
en eux. Ils sauront par expérience personnelle ce 
qu'est la régénération. Ils auront la pleine assurance 
qu'ils sont nés de nouveau et qu'ils sont passés de la 
mort à la vie. Ils seront certains que leur culpabilité 
a été effacée, qu'ils ont été libérés de la 
condamnation de la loi et sont prêts à comparaître 
maintenant devant le tribunal du Christ. Par une 
expérience victorieuse, ils se saisiront de la foi en 
Jésus et, par elle, seront rendus capables d'observer 
les commandements de Dieu.  

 
Sans cette expérience, le croyant sera privé de 



 97 

la vertu rédemptrice du message du troisième ange. 
Il ne possédera que la théorie, les doctrines, les 
formes et les œuvres de ce message. Cette erreur 
sera fatale. La théorie, les doctrines et les activités 
les plus louables ne sauraient sauver du péché ni 
préparer à comparaître devant Dieu lors du 
jugement.  

 
Le formalisme — ayant "dans la loi la règle de 

la connaissance et de la vérité" (Rom. 2:20 — 
version Synodale ou Segond révisée) sans une 
réelle expérience chrétienne — c'est l'obstacle qui a 
causé la ruine de milliers de soi-disant disciples du 
Christ. C'est contre le danger de commettre une 
telle erreur que nous sommes sérieusement mis en 
garde.  

 
Cette déclaration comprend plus qu'un 

avertissement. C'est aussi un appel sérieux, 
pressant, à vivre en communion avec Jésus, notre 
Seigneur. C'est une invitation à atteindre le niveau 
le plus élevé de la vie chrétienne. C'est aussi 
l'assurance que lorsque nous sommes justifiés par 
la foi, nous avons la paix avec Dieu et nous 



 98 

pouvons nous réjouir constamment dans 
l'espérance de la gloire divine. C'est la promesse 
que nous ne serons pas couverts de honte en 
subissant une défaite dans la lutte contre le péché, 
parce que "l'amour de Dieu a été répandu dans nos 
cœurs par le Saint-Esprit qui nous a été donné" 
(Rom. 5:1-5)  

 
Que n'avons-nous pris garde à cet 

avertissement et à cet appel, tels qu'ils nous ont été 
communiqués d'une façon apparemment étrange, 
mais frappante, à l'assemblée de 1888 ! Quelle 
incertitude, quels errements et quelles défaites 
n'aurait-on pas évités ! Que de lumière, de 
bénédictions, de victoires et de progrès auraient 
alors été notre partage ! Remercions Dieu de ce 
qu'il nous aime d'un amour éternel et de ce qu'il 
n'est pas encore trop tard pour répondre de tout 
notre cœur à cet appel et à cet avertissement, afin 
d'en recevoir les riches bienfaits.    
  



 99 

Chapitre 7 
 

Une vérité fondamentale  
 

Dans les chapitres précédents, nous nous 
sommes arrêtés longuement sur les 
développements historiques du message de la 
justification par la foi. Nous avons vu quand et 
comment le Seigneur mit son peuple en face de 
cette vérité fondamentale de l'Évangile, afin de 
permettre une diffusion plus large et plus puissante 
du message du troisième ange confié à ses enfants 
d'une manière si remarquable.  

 
Analysons maintenant ce sujet sous un aspect 

plus général, tel que le présentent les écrits de 
l'Esprit de prophétie.  

 
L'assemblée de Minnéapolis se termina en 

laissant plus ou moins de confusion dans les esprits 
à propos de la justification par la foi. Mais la 
présentation de cette vérité essentielle ne fut pas 
vaine, malgré toute l'agitation, les discussions et la 
perplexité qu'elle suscita. Elle provoqua de 



 100 

nouvelles réflexions, une nouvelle étude de ce 
thème magistral, et permit à beaucoup d'adventistes 
de mieux apprécier l'œuvre de la rédemption 
accomplie par le Sauveur.  

 
Après cette assemblée, nous fûmes l'objet de 

nombreuses bénédictions. Le Seigneur nous 
prodigua notamment d'abondantes instructions par 
l'Esprit de prophétie concernant le salut et la 
possibilité de vivre la vie de Jésus par la foi. Ce fut 
pour nous une véritable lumière.  

 
Notons que c'est après l'assemblée de 

Minnéapolis que l'Esprit de prophétie nous 
communiqua ses instructions par plusieurs 
ouvrages dont voici les titres :  

 
- Vers Jésus (1892)  
- Jésus et le bonheur (1896)  
- Jésus-Christ (1898)  
- Paraboles (1905)  
- Rayons de santé (1905)  
- Conquérants pacifiques (1911)  
 



 101 

Ceux qui ont lu ces livres savent bien que Jésus 
en est le thème essentiel : sa vie victorieuse au sein 
de l'humanité, son sacrifice expiatoire, et comment 
il fut fait pour nous, pauvres mortels, sagesse, 
justice, sanctification et rédemption.  

 
À côté de ces écrits de haute spiritualité, de 

nombreux messages, particulièrement précieux 
pour l'Église, nous ont été communiqués par 
"Review and Herald", à propos de la justification 
par la foi. Ils jettent un flot de lumière sur les 
différentes phases du grand mystère de la 
rédemption.  

 
En approfondissant ce sujet, tel que l'a présenté 

l'Esprit de prophétie, il importe de comprendre 
clairement sa portée. Ce n'est pas une doctrine 
secondaire ou de peu d'importance, ni un sujet avec 
lequel on peut ou non se familiariser à volonté. 
Dans toute sa signification, la justification englobe 
chaque vérité fondamentale de l'Évangile : la 
condition morale de l'homme à la création, et bien 
d'autres sujets, tels que :  

 



 102 

1. La loi, d'après laquelle l'homme doit vivre.  
2. La transgression de cette loi.  
3. La conséquence de la transgression.  
4. Le mystère de la rédemption.  
5. L'amour du Père et du Fils rendant possible 

le plan du salut.  
6. La justice obtenue grâce à un substitut.  
7. La nature de l'expiation.  
8. L'incarnation de Jésus.  
9. Sa vie sans péché.  
10. Sa mort substitutive.  
11. Son ensevelissement, sa résurrection et son 

ascension.  
12. L'assurance donnée par le Père de son 

acceptation de ce sacrifice.  
13. Le don du Saint-Esprit  
14. Le ministère de Jésus dans le sanctuaire 

céleste.  
15. La part du pécheur dans le plan de la 

rédemption.  
16. La foi, la repentance, la confession et 

l'obéissance.  
17. L'expérience de la régénération, de la 

justification et de la sanctification.  



 103 

18. Le rôle indispensable du Saint-Esprit et de 
la Parole de Dieu pour faire comprendre à 
l'homme ce qui devient possible par la 
croix.  

19. La victoire sur le péché grâce à la présence 
de Jésus en nous.  

20. Le rôle des œuvres dans la vie du croyant.  
21. La prière.  
22. La consommation du salut et la délivrance 

finale au retour du Christ.  
 
C'est donc tout un ensemble de vérités qui est 

contenu dans celle expression : la justification par 
la foi.  

 
"Une petite clef, dit Pierson, peut ouvrir une 

serrure très compliquée et une très grande porte. 
Celle-ci peut elle-même donner accès à un vaste 
édifice contenant en abondance des richesses et des 
beautés inestimables." Ces quelques mots : "la 
justification par la foi" ouvrent la porte aux 
réserves incomparables de richesses et de gloire 
contenues dans l'Évangile de notre Seigneur Jésus-
Christ.  



 104 

 
Il vaut la peine de noter que quelques-unes des 

expressions de l'Esprit de prophétie donnent à cette 
merveilleuse vérité une charpente appropriée.  

 
Elle porte le sceau de la divinité 

 
"Le message actuel — la justification par la foi 

— vient de Dieu; il porte le sceau de la divinité car 
il a pour fruit la sainteté." — R. H., 3 sept. 1889.  

 
Une précieuse pensée 

 
"Il nous est précieux de savoir que la justice du 

Christ nous est imputée, non en vertu de quelque 
mérite de notre part, mais comme un don gratuit de 
Dieu." - R. H., 3 sept. 1889.  

 
Une douce mélodie 

 
La justification par la foi et la justice du Christ 

"font entendre la plus douce mélodie jamais 
chantée par des lèvres humaines". — R. H., 4 avril 
1895.  



 105 

 
C'est une perle d'une grande pureté 

 
"La justice du Christ, telle une perle de grande 

pureté, n'a ni défaut, ni tache, ni souillure. Elle peut 
être la nôtre." — R. H., 8 août 1899.  

 
La justice par la foi n'est pas une théorie. C'est 

une expérience vitale qui transforme le croyant et 
change la position du pécheur devant Dieu. C'est 
l'essence du christianisme, car nous lisons :  

 
"La substance même de la grâce et de 

l'expérience chrétienne se trouve contenue dans la 
foi en Christ et dans la connaissance de Dieu et du 
Fils qu'il a envoyé." "Religion signifie présence de 
Jésus dans le cœur. Lorsque celle-ci est réelle, 
l'âme progresse spirituellement, marchant sans 
cesse de grâce en grâce vers la perfection." — R. 
H., 24 mai 1892.  

 
Perdre de vue cette vérité fondamentale, c'est 

passer à côté de l'essentiel du plan de la 
rédemption.  



 106 

Chapitre 8 
 

Le danger mortel 
du formalisme  

 
Si nous faisons appel à toutes les instructions 

données par l'Esprit de prophétie montrant combien 
il importe de vivre et de prêcher la justification par 
la foi, nous trouvons des avertissements 
impressionnants concernant le grave danger du 
formalisme.  

 
La justification par la foi n'est pas du 

formalisme. Ces deux choses sont à l'opposé l'une 
de l'autre. La justification est une expérience, une 
réalité. Elle implique une transformation complète 
de la vie. Celui qui a accepté cette vie nouvelle a 
éprouvé une profonde contrition, fait une sincère 
confession et rejeté le péché. Avec le Seigneur, il 
est parvenu à aimer la justice et à haïr l'iniquité. 
Étant justifié — d'une justice imputée par la foi — 
il est en paix avec Dieu. "Il est une nouvelle 
créature. Les choses anciennes sont passées; voici, 



 107 

toutes choses sont devenues nouvelles." (2 Cor. 
5:17)  

 
Le formalisme est tout différent. C'est une 

question intellectuelle concernant les choses 
extérieures. Il n'est qu'une théorie, une apparence 
de religion. Il est donc semblable au sel qui a perdu 
sa saveur. Une religion formaliste est dépourvue de 
joie et d'amour, car elle n'apporte ni la paix, ni la 
certitude du salut, ni la victoire. Le formalisme naît 
et grandit dans le cœur charnel. C'est un des maux 
subtils et fort répandus que le Rédempteur est venu 
extirper du cœur humain. Il a toujours représenté 
pour l'Église un danger certain. Voici ce qu'en dit 
un auteur moderne :  

 
" L'Évangile des formes extérieures est cher au 

cœur humain. Il peut revêtir la forme de la culture 
et de la moralité, des services religieux et des 
sacrements de l'Église, ou de l'orthodoxie et de la 
philanthropie. Tout cela devient pour nous une 
idole, et l'on place en elle sa confiance au lieu 
d'avoir foi en Jésus. Que les yeux de notre cœur 
aient vu une fois le Seigneur ne suffit pas, car il 



 108 

nous faut ensuite expérimenter le renouvellement 
du Saint-Esprit. Il est possible d'oublier "celui qui 
nous a appelés par la grâce du Christ" et de nous 
détourner de lui. Par une légère modification dans 
la forme de notre vie religieuse, la réalité de la joie 
en Dieu, le sentiment de notre filialité divine et la 
communion du Saint-Esprit peuvent disparaître 
totalement. L'Évangile du formalisme naîtra et 
croîtra dans le terrain le plus évangélique, et dans 
les églises les plus fidèlement attachées à 
l'enseignement paulinien. Proscrivons-le et 
barrons-lui la route à tout jamais. Il sait comment 
s'introduire, sous les formes d'adoration les plus 
simples et derrière la plus pure doctrine. La lutte 
serrée menée contre le formalisme par les Articles 
et les Confessions ne l'empêcheront pas de 
s'introduire et pourra même lui servir de couverture 
et de retranchement. Rien n'est utile, dit l'apôtre, 
hormis une constante "nouvelle création". La vie 
divine est entretenue dans l'âme humaine par la 
puissance du Saint-Esprit, constamment 
renouvelée, et elle procède toujours du Père et du 
Fils. "Si je vis maintenant dans la chair, je vis dans 
la foi au Fils de Dieu, qui m'a aimé et qui s'est livré 



 109 

lui-même pour moi." C'est la vérité. La vitalité de 
sa foi personnelle en Christ préserva Paul de 
l'erreur; cette foi en l'unique Évangile imprégnait 
sa volonté et son intelligence." - G. G. Findlay, 
"L'Épître aux Galates", Expositor's Bible, p. 42, 43.  

 
Les avertissements de l'Esprit de prophétie 

portent sur les nombreux aspects de ce danger, 
ainsi que le montrent les citations suivantes.  

 
Le formalisme dans la prédication 

 
"Un grand nombre d'hommes ont prêché la 

Parole sans y croire vraiment eux-mêmes et sans 
obéir à ses enseignements. Ils n'étaient ni convertis, 
ni sanctifiés. C'étaient des profanes. Si nous 
supportons l'épreuve, la piété imprégnera notre vie. 
Ce dont nous avons besoin, c'est de l'inspiration 
venant de la croix du Calvaire. Dieu ouvrira alors 
nos yeux et nous verrons que sans la communion 
avec Jésus nous ne pouvons remporter de succès 
dans notre œuvre pour le Maître. Si nous sommes 
d'authentiques ouvriers avec Dieu, nous n'aurons 
pas une religion morte, intellectuelle, mais la 



 110 

puissance même de l'Esprit de Jésus se manifestera 
dans nos cœurs." — R. H., 31 janv. 1893.  

 
"Nombreux sont ceux qui prêchent les 

doctrines, les théories de notre foi, mais dont 
l'exposé ressemble au sel qui a perdu sa saveur : 
l'Esprit-Saint n'agit pas dans leur ministère 
dépourvu de foi. Ils n'ont pas ouvert leur cœur à la 
grâce du Christ; ils ne connaissent pas l'œuvre du 
Saint-Esprit; ils sont comme de la pâte sans levain. 
Aucun principe n'agit dans leurs travaux, et ils ne 
parviennent pas à gagner des âmes à Jésus. Ils ne se 
sont pas appropriés la justice du Christ : ils ne 
portent pas ce vêtement, et n'en ont même aucune 
connaissance. C’est une source à laquelle ils ne se 
sont jamais abreuvés." — R. H., 29 nov. 1892.  

 
"Nous avons besoin de prédicateurs sentant la 

nécessité d'être ouvriers avec le Seigneur et ayant à 
cœur de faire grandir le peuple de Dieu dans la vie 
spirituelle jusqu'à la stature parfaite du Christ. 
Nous avons besoin de prédicateurs qui se seront 
eux-mêmes formés par une communion solennelle, 
respectueuse avec Dieu, de telle sorte qu'ils seront 



 111 

puissants dans la prière. La piété dégénère en un 
formalisme dépourvu de vie, et il est nécessaire 
d'affermir le reste qui est près de mourir." — R. H., 
24 mai 1892.  

 
"Un homme peut faire des sermons agréables, 

intéressants, et cependant vivre loin de Jésus et 
manquer d'expérience spirituelle. Il peut être 
considéré comme ayant atteint le faîte des valeurs 
humaines, et n'avoir aucune connaissance 
personnelle de l'action transformatrice de la grâce. 
Un tel homme est abusé par sa familiarité avec les 
vérités sacrées de l'Évangile, qui ont frappé son 
intelligence, mais ne sont pas parvenues jusqu'au 
sanctuaire profond de l'âme. Nous devons avoir 
plus qu'une foi intellectuelle en la vérité." — R. H., 
14 fév. 1899.  

 
"Si nous pouvions délaisser les sentiments 

froids et traditionalistes qui entravent notre marche 
en avant, nous verrions le salut des âmes sous un 
jour tout différent." — R. H., 6 mai 1390.  

 
 



 112 

 
La théorie de la vérité est insuffisante 

 
"Nos doctrines peuvent être vraies, nous 

pouvons haïr l'erreur, ne pas recevoir ceux qui sont 
en désaccord avec nos principes et œuvrer avec la 
plus grande énergie : tout cela est insuffisant. Une 
croyance en la théorie de la vérité ne suffit pas. 
Présenter cette théorie aux incroyants ne fera pas 
de vous un témoin du Christ." — R.H., 3 fév. 1891.  

 
"Nous nous sommes malheureusement 

contentés, dans notre œuvre, de présenter une 
simple théorie de la vérité." — R.H., 28 mai 1889.  

 
"Quel accroissement de puissance 

n'accompagnerait pas aujourd'hui la prédication de 
la Parole si l'on s'attardait moins sur les théories et 
les arguments humains, et beaucoup plus sur les 
leçons de Jésus et sur la piété pratique !" — R. H., 
7 janv. 1890.  

 
Le seul moyen d'apprécier la vérité 

 



 113 

"La vérité ne sera appréciée de personne, si elle 
ne pénètre profondément dans l'âme humaine pour 
la sanctifier. La piété diminuera et la religion 
deviendra un sentimentalisme superficiel si le soc 
de charrue qu'est la vérité ne s'enfonce pas 
profondément dans le sol inculte du cœur humain." 
— R.H., 24 mai 1892.  

 
"Une connaissance théorique de la vérité est 

nécessaire. Mais la connaissance de la plus grande 
des vérités ne nous sauvera pas. Elle doit être mise 
en pratique. ... La vérité doit pénétrer dans les 
cœurs, les sanctifier et les purifier de toute 
mondanité et de toute sensualité. Il faut que le 
temple de l'âme soit purifié." — R.H., 24 mai 1887.  

 
"La plus grande erreur de l'esprit humain, aux 

jours du Christ, fut d'imaginer qu'on pouvait 
obtenir la justice par une simple adhésion à la 
vérité. L'expérience humaine a montré qu'une 
connaissance théorique de la vérité est incapable de 
sauver une âme et de produire des fruits de justice. 
Un soin jaloux de ce qu'on appelle la vérité 
théologique est souvent accompagné d'un 



 114 

sentiment de haine pour la vérité authentique, telle 
qu'elle se manifeste dans la vie. Les plus sombres 
chapitres de l'histoire sont ceux qui conservent le 
souvenir des crimes inspirés par le fanatisme 
religieux. Les pharisiens se disaient enfants 
d'Abraham et se glorifiaient de posséder les oracles 
divins; toutefois ces avantages ne les préservaient 
pas de l'égoïsme, de la malice, de l'avarice et de la 
plus vile hypocrisie. Ils se croyaient les gens les 
plus religieux de l'univers, et leur prétendue 
orthodoxie les a amenés à crucifier le Seigneur de 
gloire.  

 
"Le même danger persiste aujourd'hui. 

Beaucoup de gens se croient chrétiens, simplement 
parce qu'ils souscrivent à quelque formule 
théologique. Mais ils n'ont pas introduit la vérité 
dans la vie pratique et n'ont pas fait d'elle l'objet de 
leur foi et de leur amour; c'est pourquoi ils n'ont 
pas reçu la puissance et la grâce, fruits de la vérité 
sanctifiante. On peut faire profession de croire à la 
vérité; mais si l'on n'en devient pas plus sincère, 
plus aimable, plus patient, plus pénétré de pensées 
célestes, on est une malédiction pour soi-même et 



 115 

pour le monde." — Jésus-Christ, p. 134, 135.  
 
"Les terribles conséquences de l'éternité 

réclament de nous autre chose qu'une religion 
imaginaire, une religion de mots et de formes, où la 
vérité reste dans la cour extérieure pour être 
admirée comme l'on admire une fleur. Elles 
réclament plus qu'une religion de sentiments qui se 
défie de Dieu lorsque surviennent les épreuves et 
les difficultés. La sainteté ne consiste pas en une 
profession de foi mais dans l'exaltation de la croix 
et dans l'accomplissement de la volonté de Dieu." - 
R. H., 21 mai 1908.  

 
"Parmi les personnes dont les noms sont 

inscrits sur les registres d'église, nombreuses sont 
celles dont la vie n'a pas été transformée. La vérité 
a été laissée dans la cour extérieure. Il n'y a pas eu 
de véritable conversion, nulle œuvre de la grâce ne 
s'est manifestée dans le cœur. Le désir d'accomplir 
la volonté de Dieu est basé sur les penchants 
naturels, non sur une profonde conviction venant 
du Saint-Esprit. La conduite n'est pas en harmonie 
avec la loi de Dieu. Ces personnes prétendent avoir 



 116 

accepté Jésus comme leur Sauveur, mais elles ne 
croient pas qu'il leur accordera la puissance de 
vaincre leurs péchés. Elles n'ont pas de relations 
personnelles avec lui et leur caractère révèle de 
nombreuses imperfections." — R. H., 7 août 1904.  

 
"Notre espérance doit être continuellement 

fortifiée par l'idée que le Christ est notre justice. ... 
Les idées étroites que beaucoup ont eues au sujet 
du caractère et du ministère du Christ ont rétréci 
leur expérience religieuse et considérablement 
entravé leur croissance dans la vie divine. La 
religion personnelle parmi nous laisse beaucoup à 
désirer. On se contente beaucoup trop de traditions, 
de formalisme, trop d'une religion des lèvres; il 
nous faut apporter dans notre expérience religieuse 
quelque chose de plus profond et de plus solide. ... 
Ce dont nous avons besoin, c'est de connaître Dieu 
et la puissance de son amour révélé en Christ, mais 
il faut que cette connaissance repose sur 
l'expérience. ... Grâce aux mérites du Christ, grâce 
à sa justice qui nous est imputée par la foi, nous 
sommes appelés à atteindre la perfection du 
caractère chrétien." — Tém., vol. 2, p. 395, 397, 



 117 

398, écrit en 1890.  
 

Une religion formaliste, sans le Christ 
 
"Une religion légaliste ne pourra jamais 

conduire les âmes à Jésus. Car c'est une religion 
sans amour, une religion sans le Christ." — R. H., 
20 mars 1894.  

 
"Le sel qui sauve est le premier amour, l'amour 

de Jésus, l'or éprouvé par le feu. Quand cet amour 
fait défaut dans l'expérience religieuse, Jésus en est 
absent. La lumière, le rayon de soleil de sa 
présence a disparu. Que devient alors la religion ? 
Exactement ce qu'est le sel qui a perdu sa saveur. 
C'est une religion sans amour. On s'efforce alors de 
combler ce vide par une intense activité, un zèle où 
le Christ est absent." - R. H., 9 fév. 1892.  

 
Une religion dépourvue de foi salvatrice 

 
"Les ambitions élevées, les formes extérieures 

et les cérémonies, bien qu'imposantes, ne peuvent 
transformer le cœur ni purifier le caractère. Le 



 118 

véritable amour de Dieu est un principe actif, un 
agent purificateur. ... La nation juive occupait une 
position élevée; elle avait érigé de hautes murailles 
pour se préserver du contact avec le monde païen; 
elle se prenait pour un peuple particulier, fidèle à 
Dieu et favorisé du ciel. Mais Jésus montra que sa 
religion était dépourvue de la foi qui sauve." — R. 
H., 30 avril 1895.  

 
"On peut avoir une foi partielle, formaliste, et 

perdre la vie éternelle tout en l'ayant pourtant 
désirée. On peut observer certains principes de 
l'Écriture, être considéré comme chrétien et être 
néanmoins perdu parce qu'il manque certaines 
vertus indispensables à la formation du caractère 
chrétien." - R. H., l1 janv. 1887.  

 
"Souscrire au Credo d'une Église n'a aucune 

valeur, si le cœur n'est pas véritablement changé. ... 
On peut être membre d'église, travailler avec 
ardeur, accomplir tous ses devoirs d'année en 
année, sans être converti." — R.H., 14 fév. 1899.  

 
"Il existe une forme de religion qui n'est rien 



 119 

d'autre que de l'égoïsme. Elle se complaît dans une 
jouissance mondaine. Elle se satisfait de la 
contemplation de la religion du Christ, mais ignore 
tout de sa puissance salvatrice. Ceux qui ont une 
telle religion accordent peu d'importance au péché 
parce qu'ils ne connaissent pas Jésus. Ils prennent 
ainsi leur devoir à la légère." — R. H., 21 mai 
1908.  

 
"Il est douloureux de constater l'incrédulité de 

ceux qui se disent disciples de Jésus. Nous 
possédons les plus précieuses vérités jamais 
transmises aux mortels. La foi de ceux qui ont reçu 
ces vérités devrait être proportionnée à leur 
importance et à leur valeur." — R. H., 5 mars 
1889.  

 
"Nombreux sont ceux qui ne reculent pas 

devant la souffrance, mais qui n'exercent pas une 
foi simple et vivante. Ils prétendent ne pas savoir 
ce que signifie prendre Dieu au mot. Leur religion 
est faite de formes et de pratiques extérieures." — 
R. H., 5 mars 1889.  

 



 120 

"Tous ceux qui s'approprient les ornements du 
sanctuaire sans avoir revêtu la justice du Christ 
porteront la honte de leur nudité." — Test., vol. 5, 
p. 81.  

 
"Les cinq vierges folles avaient des lampes 

(c'est-à-dire la connaissance de la vérité biblique, 
mais non la grâce du Christ. Jour après jour, elles 
avaient participé à des cérémonies et accompli 
leurs devoirs religieux, du moins en apparence, 
mais leur service était sans vie, dépourvu de la 
justice du Christ. Le Soleil de justice n'avait pas lui 
dans leurs cœurs et dans leurs esprits, et elles 
n'avaient pas eu l'amour de la vérité rendant la vie 
et le caractère semblables à ceux de Jésus. L'huile 
de la grâce n'avait pas été mêlée à leurs efforts. 
Leur religion ressemblait à une cosse sèche dans 
laquelle on ne trouve pas de graine. Elles s'étaient 
attachées à des doctrines, mais s'étaient abusées 
dans leur vie chrétienne remplie de propre justice; 
elles n'avaient pas été instruites à l'école de Jésus, 
ce qui les aurait conduites sûrement au salut." — 
R.H., 27 mars 1894.  

 



 121 

Le danger de se fier aux méthodes et 
aux plans humains 

 
"Tant que nous mettrons notre confiance dans 

notre propre justice et dans les cérémonies et que 
nous dépendrons des règlements rigides, nous ne 
pourrons pas travailler pour notre temps." — R. H., 
6 mai 1890.  

 
"L'observation de formes extérieures ne 

satisfera jamais l'âme.  
 
Une simple profession de foi en Christ ne suffit 

pas pour préparer quelqu'un à affronter l'épreuve 
du jugement." — R. H., 25 janv. 1887.  

 
"Alors que nos activités se multiplient, 

n'oublions pas qu'en remportant du succès dans 
l'œuvre accomplie nous courons le risque de nous 
fier à nos plans et à nos méthodes. Nous aurons 
tendance à prier moins et à avoir moins de foi." — 
R. H., 4 juillet 1893.  

 
"On manque de discernement spirituel. On 



 122 

exalte la puissance de l'organisation tandis que les 
vertus de la vraie bonté, de la noble piété et de la 
pureté du cœur sont considérées comme étant de 
moindre importance. Ce qui devait passer en 
premier a été relégué à l'arrière-plan — R. H., 27 
février 1894.  

 
"Le jeûne et la prière pratiqués dans un esprit 

de propre justice sont en abomination à l'Éternel. 
Celui qui participe au culte solennel, au cycle des 
cérémonies religieuses et manifeste des signes 
extérieurs de repentance et de renoncement 
proclame au monde qu'il se considère comme juste. 
Tout cela attire l'attention du légaliste qui se dit : 
"Untel mérite le ciel." Mais c'est une erreur. Nous 
ne pouvons acheter par nos œuvres un billet 
d'entrée pour le ciel. ... La foi en Christ agira sur 
l'esprit du croyant et inspirera ses mobiles. Tout 
bien et toute disposition élevée émaneront de celui 
qui regarde à Jésus, dont notre foi dépend du 
commencement à la fin." — R. H., 20 mars 1894.  

 
"Nombreux sont ceux qui semblent s'imaginer 

que les pratiques extérieures suffisent à assurer le 



 123 

salut. Mais le formalisme et la présence régulière 
aux services religieux ne pourront pas nous 
apporter la paix de Dieu qui surpasse toute 
connaissance. Seul Jésus peut nous la donner." — 
R. H., 18 nov. 1890.  

 
"Ceux qui n'ont pas une expérience quotidienne 

des choses de Dieu ne peuvent agir avec sagesse. 
Leur religion légaliste, leur forme de piété ne 
pourront avoir dans l'Église une apparence de 
lumière. Tous les systèmes — dont beaucoup sont 
d'invention humaine — peuvent ressembler à de 
bonnes œuvres. Cela n'empêchera pas l'Église de 
courir le risque d'être dépourvue de la grâce de 
Dieu, de même que les collines de Guilboa privées 
de rosée et de pluie." — R. H., 31 janv. l893.    
  



 124 

Chapitre 9 
 

Une grande vérité oubliée  
 

On peut à peine croire qu'une vérité aussi 
fondamentale que celle de la justice imputée 
(justification par la foi) ait été perdue de vue par 
beaucoup de gens prétendant à la sainteté et 
croyant au dernier message céleste pour un monde 
perdu. Néanmoins, comme nous l'avons clairement 
démontré, le fait est là.  

 
"La doctrine de la justification par la foi a été 

perdue de vue par beaucoup de personnes 
professant croire au message du troisième ange." 
— R. H., 13 août 1889.  

 
"Il n'en est pas un sur cent qui ait au sujet de la 

justification par la foi une compréhension 
personnelle, telle que l'exige notre prospérité 
présente et éternelle." — R. H., 3 sept. 1889.  

 
"Ces vingt dernières années, une influence 

subtile, impie, a poussé les hommes à regarder à 



 125 

leurs semblables et à négliger leur compagnon 
céleste. Beaucoup se sont détournés du Christ. Ils 
n'ont pas apprécié celui qui a déclaré : "Je suis avec 
vous tous les jours jusqu'à la fin du monde." 
Faisons tout ce qui est en notre pouvoir pour 
racheter le passé." — R. H., 18 fév. 1904.  

 
C'est donc pendant une vingtaine d'années 

aboutissant à 1904 que le message de la 
justification par la foi, ainsi que les messages 
préparatoires qui l'ont immédiatement précédé 
prirent de l'importance. Qu'en pensent mes frères 
dans le ministère ? Avons-nous fait tout ce qui était 
en notre pouvoir pour racheter le passé ? Il se peut 
qu'en revenant de la fête, nous ayons laissé Jésus 
en arrière, et il nous faut alors le rechercher avec 
larmes, comme le firent Joseph et Marie, lors de 
leur retour de Jérusalem. "La raison pour laquelle 
nos prédicateurs remportent si peu de succès, dit 
madame White, c'est qu'ils ne marchent pas avec 
Dieu. Pour la plupart, il y a entre eux et Jésus la 
distance d'une journée de marche." — Test., vol. 1, 
p. 434.  

 



 126 

Il s'agit d'une question personnelle. 
Réfléchissons-y un instant. Le Seigneur vit-il en 
moi ? Sa présence est-elle manifeste dans ma vie ? 
Ou y a-t-il une distance d'une journée de marche 
entre lui et moi, et ma vie n'est-elle plus que le 
résultat du souvenir de sa présence ?  

 
L'avertissement solennel donné par l'Esprit de 

prophétie à un grand nombre d'adventistes du 7e 
jour ayant perdu de vue la "doctrine de la 
justification par la foi" date de 1889. Que s'est-il 
produit depuis chez ceux qui, parmi nous, n'ont pas 
tenu compte de cette précieuse vérité ou ne l'ont 
pas comprise ? Personne ne peut le dire. Mais ce 
que nous savons, c'est que tous ceux qui croyaient 
au message du troisième ange, à cette époque, 
auraient dû avoir une claire conception de la 
doctrine de la justification par la foi et une 
expérience profonde de la grande transformation 
qu'elle opère dans le cœur humain.  

 
 
 
 



 127 

Ce que signifie "perdre de vue" 
une telle vérité 

 
Perdre de vue cette précieuse vérité de la 

justification par la foi, c'est oublier le but suprême 
de l'Évangile, ce qui est indiscutablement 
désastreux pour l'individu, aussi claire que soit sa 
compréhension des doctrines, des cérémonies, des 
différentes activités de l'Église et de tout ce qui a 
trait à la religion. La servante du Seigneur nous 
donne cet avertissement :  

 
"À moins que la puissance divine ne se 

manifeste dans l'expérience du peuple de Dieu, de 
fausses théories et des idées erronées retiendront 
l'attention. Jésus et sa justice seront étrangers à 
l'expérience d'un grand nombre, et leur foi sera 
dépourvue de puissance et de vie. Ils ne connaîtront 
donc aucune expérience quotidienne de l'amour de 
Dieu. S'ils ne passent par une profonde repentance, 
ils feront partie des croyants représentés par les 
Laodicéens que le Seigneur vomira de sa bouche." 
— R. H., 3 sept. 1889.  

 



 128 

Le peuple de Dieu a lamentablement échoué 
dans son expérience, puisque celle-ci est dépourvue 
de la puissance divine. Les résultats en sont 
annoncés :  

 
1. De fausses théories et des idées erronées ont 

retenu l'attention.  
 
2. Le Christ et sa justice sont restés étrangers à 

l'expérience d'un grand nombre.  
 
3. La foi de beaucoup est sans vie et sans 

puissance.  
 
4. On ne fait pas l'expérience quotidienne de 

l'amour divin. De plus, la cause de Dieu a 
beaucoup souffert de ce manque d'expérience réelle 
de la puissance céleste qu'est la justification par la 
foi.  

 
"Le peuple de Dieu a subi de graves dommages 

en s'écartant de la simplicité de la vérité qui est en 
Jésus. Cette simplicité a été rejetée pour faire place 
au formalisme, aux cérémonies et à un cycle de 



 129 

nombreuses activités routinières. L'orgueil et la 
tiédeur de ceux qui se prétendent enfants de Dieu 
offensent le Seigneur. La propre suffisance et la 
propre justice ont masqué l'indigence et la nudité 
de l'âme; mais tout est à nu et à découvert aux yeux 
de Dieu." — R. H., 7 août 1894.  

 
On a ainsi abouti à une erreur fatale et 

généralisée.  
 
"Quelle est la cause de la pauvreté et de la 

nudité spirituelles de ceux qui se croient riches et 
puissants en bonnes œuvres ? C'est le besoin de la 
justice du Christ. Leur propre justice est 
représentée par des haillons malpropres. Mais là 
encore, ils se flattent eux-mêmes d'être revêtus de 
la justice du Christ. Peut-on commettre une plus 
grave erreur ?" — R. H., 7 août 1894.  

 
Luther craignait que cette grande vérité 

ne s'estompe 
 
Jetant un regard sur les événements à venir, 

Luther était envahi par la crainte de voir la doctrine 



 130 

de la justification par la foi perdue de vue, cette 
doctrine qui lui était si chère et grâce à laquelle la 
Réforme avait vu le jour.  

 
"Si l'on oublie un jour la doctrine de la 

justification par la foi, dit-il, alors on aura perdu 
toute véritable doctrine chrétienne. ... Celui qui 
s'éloigne de la "justice chrétienne" tombe 
nécessairement dans la "justice de la loi"; ce qui 
signifie que lorsqu'on perd Jésus, on est 
inévitablement amené à se confier en ses propres 
œuvres." "Car si nous négligeons la doctrine de la 
justification, nous perdons tout. Il est donc de toute 
première importance d'enseigner cette doctrine sans 
se lasser. C'est une absolue nécessité." "Bien plus, 
quoique nous l'enseignions et la comprenions, elle 
n'est rien tant que l'on ne s'en est pas emparé 
complètement et que l'on n'y croit pas de tout son 
cœur." "Je crains donc qu'après notre mort, cette 
doctrine ne tombe à nouveau dans l'oubli. Car, 
avant le dernier jour, le monde doit être rempli 
d'affreuses ténèbres et d'erreurs." — Commentaire 
de Luther sur les Galates, p. 136, 148, 149, 402.  

 



 131 

De même que Dieu appela Luther des épaisses 
ténèbres du XVIe siècle et qu'il plaça entre ses 
mains le flambeau de la vérité : "le juste vivra par 
la foi", ainsi Dieu a encore ses porte-flambeaux. Ils 
lèveront très haut l'étendard de la vérité 
fondamentale du salut en rapport avec la "vérité 
présente" dans les différentes phases de la 
proclamation du dernier message de l'Évangile au 
monde entier. Il est donc temps aujourd'hui 
d'accorder à cette vérité essentielle l'étude la plus 
attentive et la plus approfondie possible. Nous 
devrions comprendre comment un pécheur peut 
devenir saint aussi clairement que nous avons 
compris qu'Adam, de parfait qu'il était, est devenu 
pécheur. La justification par la foi devrait être aussi 
claire à notre esprit que l'enseignement concernant 
la loi, le sabbat, le retour du Christ et toute autre 
doctrine révélée dans les Écritures. Mais pour 
beaucoup, il n'en est pas ainsi. Faute de savoir 
apprécier cette vérité à sa juste valeur et la mettre 
suffisamment en pratique, on ne l'enseigne pas 
convenablement.  

 
En 1889, on parla clairement de cet échec et on 



 132 

le reconnut :  
 
"Les prédicateurs n'ont pas fait connaître Jésus 

dans sa plénitude, ni dans les églises, ni dans les 
contrées nouvellement évangélisées, et le peuple de 
Dieu n'a pas une foi solide. On ne lui a pas 
enseigné, comme il le fallait, que le Christ est à la 
fois son salut et sa justification." — R. H., 3 sept. 
1889.  

 
Les prédicateurs doivent prêcher 

la justification par la foi 
 
Les paragraphes suivants contiennent des 

conseils excellents pour tous les prédicateurs et les 
autres ouvriers de l'Évangile. Ces exhortations 
mettent en évidence le fait attristant que Jésus, le 
centre même de notre foi, a été relégué par 
beaucoup au deuxième plan, tandis que les théories 
et les arguments ont pris la première place. Quelle 
erreur fatale !  

 
"Ceux qui travaillent pour la vérité devraient 

présenter la justice du Christ, non comme quelque 



 133 

chose de nouveau, mais comme une précieuse 
lumière qui a été perdue de vue par le peuple de 
Dieu pendant un certain temps. Acceptons Jésus 
comme notre Sauveur personnel, et la justice de 
Dieu en Christ nous sera imputée." — R. H., 20 
mars 1894.  

 
"Ne permettez pas à votre esprit de se distraire 

du thème essentiel de la justice du Christ par 
l'étude de théories, quelles qu'elles soient. Ne vous 
imaginez pas que la participation à des cérémonies, 
l'observation de formes extérieures fera de vous un 
héritier du royaume des cieux. Nous avons besoin 
de fixer constamment les yeux sur le but pour 
lequel nous travaillons, car c'est maintenant le jour 
de la préparation pour le retour du Seigneur. Nous 
devons abandonner notre cœur à Jésus afin qu'il 
l'adoucisse et le soumette par l'Esprit-Saint." — R. 
H., 5 avril 1892.  

 
"On ne doit pas exclure du message du 

troisième ange celui qui en constitue tout l'attrait. 
Pour beaucoup de ceux qui sont engagés dans notre 
œuvre présente, le Christ est passé au deuxième 



 134 

plan, les théories et les arguments ont pris la 
première place." — R. H., 20 mars 1894.  

 
"Le mystère de l'incarnation du Christ, le récit 

de ses souffrances, sa crucifixion, sa résurrection et 
son ascension révèlent à toute l'humanité le 
merveilleux amour de Dieu. Tout cela donne de la 
puissance à la vérité." — R. H., 18 juin 1895.  

 
"J'ai vu les petites églises privées de nourriture 

spirituelle au point qu'elles sont près de mourir. 
Dieu vous dit : "Sois vigilant, et affermis le reste 
qui est près de mourir; car je n'ai pas trouvé tes 
œuvres parfaites devant mon Dieu." Apoc. 3:2." — 
R. H., 4 mars 1890.  

 
"Je sais que nos églises se meurent parce 

qu'elles ont besoin d'être instruites sur ce qu'est la 
justification par la foi et sur les vérités connexes." 
— Ministère évangélique, p. 295.  

 
"Le sujet qui touche le cœur du pécheur, c'est 

Jésus-Christ et Jésus-Christ crucifié. Sur la croix 
du Calvaire, Jésus révèle au monde un amour 



 135 

incomparable. Présentez-le ainsi aux multitudes 
affamées, et la lumière de son amour fera passer les 
hommes des ténèbres à la lumière, de la 
transgression à l'obéissance et à la véritable 
sainteté. Mieux que toute autre chose, la 
contemplation de Jésus sur la croix du Calvaire 
éveille la conscience au caractère haïssable du 
péché." — R. H., 22 nov. 1892.  

 
"Parlez du Christ crucifié ! Mentionnez-le dans 

vos prières, chantez-le, et il brisera les cœurs et les 
gagnera. De belles phrases, mais formalistes, et la 
présentation de simples arguments ne porteront que 
peu de fruits. L'amour de Dieu agissant dans le 
cœur des prédicateurs sera manifeste pour ceux en 
faveur desquels ils travaillent. Les âmes ont soif 
d'eau de la vie. Ne leur permettez pas de repartir à 
vide. Révélez-leur l'amour du Christ. Conduisez-
les à Jésus, et il leur donnera le pain de vie et l'eau 
du salut." — R. H., 2 juin 1903.  

 
Concluons ce chapitre par une extraordinaire 

déclaration qui constitue l'essentiel du message de 
l'Esprit de prophétie et donne le fil conducteur de 



 136 

notre recherche.  
 
"Si, par la grâce du Christ, les enfants de Dieu 

deviennent de nouveaux vases, il les remplira d'un 
vin nouveau. Dieu leur donnera davantage de 
lumière. D'anciennes vérités seront redécouvertes 
et retrouveront leur place. Partout où iront les 
ouvriers du Seigneur, ils triompheront. 
Ambassadeurs du Christ, ils doivent sonder les 
Écritures, rechercher les vérités enfouies sous un 
fatras d'erreurs. Chaque rayon de lumière reçue 
doit être communiqué à d'autres. Un intérêt 
prévaudra, un sujet éclipsera tous les autres : 
CHRIST, NOTRE JUSTICE." — R. H., n° spécial 
du 23 déc. 1890.    
  



 137 

Chapitre 10 
 

Une régénération totale  
 

Quand le pécheur entre dans la vie nouvelle en 
Christ par la porte de la foi, il trouve non seulement 
le pardon de ses transgressions, mais une pleine et 
entière régénération. Le Christ pourvoit de plus au 
maintien de ce qui a été restauré. Il connaît une vie 
nouvelle, plus élevée, en harmonie avec les 
directives de l'Esprit de prophétie.  

 
"Nous devons nous unir au Christ. Nous 

disposons en lui d'une source de puissance. Nous 
ne devons donc pas demeurer dans les froides et 
sombres profondeurs de l'incrédulité, où nous ne 
pourrons pas capter les rayons lumineux du Soleil 
de justice." — R. H., 24 janv. 1893.  

 
"II nous faut sortir de l'atmosphère glaciale 

dans laquelle nous avons vécu jusqu'à présent et 
dont Satan veut entourer nos âmes, pour respirer la 
sainte atmosphère des cieux." - R. H., 6 mai 1890.  

 



 138 

C'est toute l'histoire de la rédemption et de la 
régénération que retracent les déclarations que 
nous reproduisons ci-dessous :  

 
"Jésus pourvoit à la régénération de l'homme 

aussi bien qu'à sa réconciliation.  
 
"Le gouffre creusé par le péché a été comblé 

par la croix du Calvaire.  
 
"Jésus a payé une complète rançon; par sa 

vertu, le pécheur reçoit le pardon et demeure dans 
la justice de la loi.  

 
"Tous ceux qui croient que Jésus a fait 

l'expiation par son sacrifice peuvent venir à lui 
pour recevoir le pardon de leurs péchés car, grâce à 
ses mérites, le contact est rétabli entre Dieu et 
l'homme.  

 
"Le Seigneur peut m'accepter comme son 

enfant, et je puis le considérer comme un Père 
aimant et me réjouir en lui.  

 



 139 

"Notre espérance du royaume des cieux doit 
reposer sur le Christ seul, parce qu'il est notre 
substitut et notre salut.  

 
"Nous avons transgressé la loi de Dieu, dont les 

œuvres ne peuvent justifier personne. Les plus 
grands efforts que l'homme puisse accomplir par 
lui-même sont sans valeur et ne peuvent satisfaire 
la loi sainte et juste qu'il a transgressée; mais par la 
foi en Christ il peut se réclamer de la justice 
pleinement suffisante du Fils de Dieu.  

 
"Dans son humanité, Jésus a satisfait aux 

exigences de la loi.  
 
"Il subit la condamnation de la loi pour le 

pécheur, fit l'expiation en sa faveur afin que 
quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu'il 
ait la vie éternelle.  

 
"Une foi authentique s'approprie la justice du 

Christ. Participant de la nature divine, le pécheur 
devient victorieux avec Jésus. Ainsi, la divinité 
s'unit à l'humanité.  



 140 

 
"Celui qui s'efforce de parvenir au salut par ses 

propres œuvres, en observant la loi, tente 
l'impossible.  

 
"L'homme ne peut être sauvé sans l'obéissance, 

mais ses œuvres ne proviennent pas de lui-même. 
Le Christ doit produire en lui le vouloir et le faire 
selon son bon plaisir." — R. H., 11 juillet 1890.  

 
Relisons attentivement ce message, car il révèle 

les merveilles de l'Évangile de notre Seigneur et 
Sauveur Jésus-Christ.  

 
1. Il a été pourvu à la pleine et entière 

régénération des pécheurs.  
 
Le sacrifice expiatoire du Christ sur la croix 

nous permettra, non seulement d'être réconciliés 
avec Dieu, mais aussi de retrouver la gloire 
d'Adam avant son péché.  

 
2. Le gouffre immense creusé par le péché 

entre nous et Dieu a été comblé par la croix du 



 141 

Calvaire. Quel sujet de prière et d'adoration 
n'avons-nous pas là !  

 
3. Pardonner au pécheur tout en satisfaisant la 

justice de la sainte loi de Dieu posait un grave 
problème. Jésus l'a résolu en devenant notre 
substitut. Il a pris notre place et payé notre rançon, 
nous sauvant ainsi de la condamnation et de la 
mort. 4. Par son sacrifice expiatoire, le Christ a 
permis à l'humanité pécheresse et perdue d'avoir 
accès auprès de Dieu. Nous avons donc maintenant 
la possibilité d'aller à lui pour recevoir le pardon, la 
purification et la délivrance de tout péché.  

 
5. Seul, le Christ est notre substitut et notre 

salut. Aussi toute notre espérance repose-t-elle sur 
lui. Il n'y a aucun autre moyen pour nous d'être 
sauvés.  

 
6. Aucun homme ne sera justifié par les œuvres 

de la loi. Mais, par la foi, il peut se réclamer de la 
justice pleinement suffisante du Christ.  

 
7. En nous appropriant cette justice par la foi, 



 142 

nous triomphons avec Jésus. Nous participons ainsi 
à la nature divine.  

 
8. Celui qui s'efforce de parvenir au salut en 

observant la loi tente l'impossible.  
 
9. Nous ne pouvons être sauvés sans 

l'obéissance, mais celle-ci ne saurait venir de nous. 
C'est celle du Christ, opérant en nous et par nous, 
qui produira en nous le vouloir et le faire selon son 
bon plaisir.  

 
La justice imputée et impartie 

 
La justification par la foi, dans le plein sens du 

terme, est expliquée comme suit :  
 
"La justice par laquelle nous sommes justifiés 

nous est imputée. Celle qui nous sanctifie nous est 
impartie. La première nous donne accès au ciel, la 
deuxième nous qualifie pour y demeurer." — R. 
H., 4 juin 1895.  

 
La justice imputée, par laquelle l'homme est 



 143 

justifié de sa culpabilité, est le fondement de la 
justice impartie, sanctifiant la vie du croyant et le 
qualifiant pour le ciel. Notons ce qu'il est dit de 
l'application de ces principes essentiels :  

 
"Jésus est devenu notre sacrifice et notre salut. 

Il a été fait péché pour nous afin que nous 
devenions en lui justice de Dieu. Par la foi en son 
nom, sa justice nous est imputée, elle devient dans 
notre vie un principe effectif." — R. H., 12 juillet 
1892.  

 
"Aucun repentir n'est sincère s'il n'entraîne une 

œuvre de réforme. La justice du Christ n'est pas un 
manteau destiné à couvrir des péchés qu'on ne veut 
ni confesser ni abandonner; c'est un principe de vie 
qui transforme le caractère et dirige la conduite. La 
sainteté consiste à se consacrer entièrement à Dieu; 
c'est une soumission totale du cœur, un abandon 
complet de la vie aux principes du ciel." — Jésus-
Christ, p. 263, 264.  

 
"Jésus nous impute son caractère irréprochable 

et nous présente à son Père dans sa propre pureté. 



 144 

Beaucoup de gens pensent qu'il est impossible 
d'échapper à la puissance du péché, mais Dieu a 
promis de nous remplir de toute sa plénitude. Nous 
visons trop bas. L'objectif est beaucoup plus 
élevé." — R. H., 2 juillet 1892.  

 
"Jésus est notre grand prêtre. Quelle œuvre 

accomplit-il dans les cieux ? Il intercède et fait 
l'expiation pour ceux qui croient en lui. Grâce à sa 
justice imputée, ils sont acceptés de Dieu comme 
témoignant au monde de leur fidélité et de leur 
obéissance à ses commandements." — R. H., 22 
août 1893.  

 
"Dans la religion du Christ, il y a une influence 

régénératrice qui transforme l'être tout entier, le 
plaçant au-dessus de tout vice méprisable et 
avilissant, élevant ses pensées et ses désirs vers 
Dieu et vers le ciel. Uni à l'infini, l'homme 
participe à la nature divine. Les traits du malin 
n'auront aucun effet sur lui, car il a revêtu la 
panoplie de la justice du Christ." — Counsels to 
Teachers, p. 51, 52.  

 



 145 

"Quand l'âme s'abandonne à Jésus, une 
nouvelle puissance s'empare d'elle. Un changement 
s'opère que l'homme ne saurait accomplir par lui-
même. C'est une œuvre surnaturelle, apportant à la 
nature humaine un élément supérieur. L'âme qui se 
livre au Christ devient sa propre forteresse, qu'il a 
placée dans un monde révolté; nulle autre autorité 
ne doit la dominer. Une âme gardée ainsi en sa 
possession par les armées célestes résiste à tous les 
assauts de Satan. Mais à moins que nous ne nous 
abandonnions au Christ, nous serons vaincus par le 
malin. Nous sommes inévitablement sous le 
contrôle de l'une ou de l'autre de ces deux 
puissances qui se disputent la suprématie du 
monde.  

 
"Il n'est pas nécessaire de choisir délibérément 

le service du prince des ténèbres pour être sous sa 
domination. Il suffit de négliger de se joindre au 
royaume de la lumière. Si nous ne coopérons pas 
avec les armées célestes, Satan prendra possession 
de notre cœur et y établira sa demeure. La présence 
de Jésus en nous par la foi en sa justice est notre 
seule sauvegarde. À moins d'une union vitale avec 



 146 

Dieu, nous ne pourrons jamais résister aux effets 
impies de l'amour du moi, de l'indulgence vis-à-vis 
de soi-même et de la tentation. Nous devons 
délaisser maintes habitudes mauvaises, acquises au 
temps où nous frayions avec Satan. À moins d'un 
contact réel avec Dieu, d'un abandon constant entre 
ses mains et d'une communion ininterrompue avec 
Jésus, nous sommes à la merci de l'ennemi. 
Vaincus, nous serons finalement sous ses ordres." 
— Desire of Ages, p. 323, 324.  

 
La manifestation extérieure 

de la justice impartie 
 
"La justice intérieure est attestée par la justice 

extérieure. Celui qui est vraiment juste n'est ni dur, 
ni antipathique, mais il est transformé jour après 
jour à l'image de Jésus, progressant sans cesse. 
Celui qui est sanctifié par la vérité aura la maîtrise 
de lui-même et marchera sur les traces de Jésus 
jusqu'à ce que la grâce se change en gloire." — R. 
H., 4 juin 1895.  

 
"Quand nous acceptons le Christ, de bonnes 



 147 

paroles apparaissent comme la preuve manifeste 
que nous sommes sur le chemin de la vie, que le 
Sauveur est notre chemin et que nous foulons le 
vrai sentier qui conduit au ciel." — R. H., 4 nov. 
1890.  

 
"Lorsque nous serons revêtus de la justice du 

Christ, nous n'aurons plus aucun penchant au mal; 
car Jésus œuvrera en nous. Nous pourrons 
commettre des erreurs, mais nous haïrons le péché 
qui a causé les souffrances du Fils de Dieu." — R. 
H., 18 mars 1890.  

 
"Quand Jésus habite dans le cœur, celui-ci 

devient si doux et si soumis par amour pour Dieu et 
pour le prochain que l'irritation, la critique et les 
querelles disparaissent. La religion du Christ dans 
le cœur accordera à celui qui la vit une victoire 
complète sur tout désir de suprématie." — Test., 
vol. 4, p. 610.  

 
"Quand un homme est converti au Seigneur, ses 

goûts et ses aspirations sont nouveaux. Il aime ce 
que Dieu aime, car sa vie est reliée à la chaîne d'or 



 148 

des promesses immuables, à la vie de Jésus. Son 
cœur est attaché au Seigneur. Sa prière est celle-ci : 
"Ouvre mes yeux, pour que je contemple les 
merveilles de ta loi !" Il discerne le caractère du 
Rédempteur dans cette charte immuable. Il sait 
qu'il n'est pas sauvé dans ses péchés, mais de ses 
péchés, car Jésus est l'Agneau de Dieu qui ôte le 
péché du monde." — R. H., 12juin 1892.  

 
Il est donc clair que "l'homme ne peut être 

sauvé sans l'obéissance, mais que ses œuvres ne 
sauraient provenir de lui-même. Le Sauveur 
produit en lui le vouloir ci le faire selon son bon 
plaisir." Le Christ n'est plus seulement "l'auteur", 
mais "le consommateur" de notre foi. (Version 
Segond révisée : "Celui qui suscite la foi et la mène 
à la perfection.")  

 
"Alors que nous approchons de la fin des 

temps, la marée montante du mal entraînera de plus 
en plus l'humanité vers la perdition. Ce n'est qu'en 
tenant fermement la main de Jésus, en regardant 
constamment à lui, l'auteur et le consommateur de 
notre foi, que nous pourrons être sauvés. Il est 



 149 

notre puissant soutien." — R. H., 7 oct. 1890.  
 

Porter la robe immaculée de la justice 
 
Bien que la justice du Christ soit offerte 

gratuitement et régénère pleinement le pécheur, 
certains "ne se rapproprient pas; ils ne portent pas 
ce vêtement, c'est une plénitude qu'ils ne 
connaissent pas, une source à laquelle ils ne se sont 
jamais abreuvés". Comment peut-on ainsi refuser 
d'accepter et de s'approprier le plus grand de tous 
les dons, alors que nous savons que "seuls ceux qui 
sont revêtus du manteau de sa justice seront 
capables de supporter la gloire de sa présence 
lorsqu'il apparaîtra avec puissance et une grande 
gloire" ? — R. H., 9 juillet 1908.  

 
"Lorsque le Christ sera couronné, il ne 

reconnaîtra pour sien que celui qui est sans tache ni 
ride ni rien de semblable. Il donnera la couronne de 
gloire immortelle à celui qui aura cru pleinement 
en lui. Ceux qui n'ont pas voulu que Jésus règne 
sur eux le verront entouré d'une foule de rachetés 
portant tous cette inscription : LE SEIGNEUR. 



 150 

NOTRE JUSTICE." — R. H., 24 nov. 1904.  
  



 151 

Chapitre 11 
 

Connaître cette expérience  
 

En considérant l'expérience de la justification 
par la foi, il nous sera utile de noter la réponse à 
une question précise.  

 
"Qu'est-ce que la justification par la foi? C'est 

l'œuvre de Dieu jetant la gloire de l'homme dans la 
poussière et accomplissant pour l'être humain ce 
que celui-ci est incapable de faire. Quand les 
hommes constatent leur propre néant, ils sont prêts 
à revêtir la justice du Christ." — R.H., 16 sept. 
1902.  

 
L'expérience de la justice imputée est une 

affaire personnelle entre l'âme et Dieu. On ne peut 
recevoir cette justice par procuration. Il n'y a qu'un 
seul moyen de réaliser cette expérience.  

 
La porte de la foi 

 
"La foi est la condition que Dieu a posée à la 



 152 

promesse du pardon, non qu'il existe en elle une 
vertu méritoire, mais parce qu'elle permet de 
s'approprier les mérites du Christ, le seul remède 
au péché." — R. H., 4 nov. 1890.  

 
"Lorsque nous serons revêtus de la justice du 

Christ, nous n'aurons plus aucun penchant au mal; 
car le Christ œuvrera en nous. ... Une "porte a été 
ouverte que personne ne peut fermer", quelle que 
soit sa puissance. Vous seul pouvez fermer la porte 
de votre cœur pour empêcher le Seigneur de vous 
atteindre." — R. H., 18 mars 1890.  

 
Tout près de cette porte de la foi, l'ennemi de 

toute justice a placé une autre porte, une entrée 
plus large et plus visible.  

 
La porte des œuvres 

 
Beaucoup de pèlerins marchant vers la Canaan 

céleste sont passés par cette porte et se sont 
engagés sur le sentier qui mène à la perdition. Ils 
découvriront tôt ou tard que les beaux vêtements de 
la propre justice sont devenus des "haillons 



 153 

malpropres" qui les rendent inaptes à se présenter 
devant le Roi. "Nombreux sont ceux, dit madame 
White, qui ont perdu le droit chemin parce qu'ils 
pensaient devoir s'élever eux-mêmes jusqu'au ciel 
et faire quelque chose pour mériter la faveur 
divine. Ils ont cherché à s'améliorer par leurs seuls 
efforts, sans jamais y parvenir. Jésus a tracé le 
chemin en se sacrifiant pour nous, en ayant une vie 
exemplaire et en devenant notre grand prêtre. Il a 
déclaré : "Je suis le chemin, la vérité et la vie". Si 
nous pouvions, par nos propres efforts, gravir un 
seul échelon menant au ciel, la parole du Christ ne 
serait pas véridique." — R. H., 4 nov. 1890.  

 
"Beaucoup de gens ont l'impression qu'ils 

doivent accomplir une œuvre importante avant de 
pouvoir aller à Jésus pour être sauvés. Ils semblent 
s'imaginer que Jésus ne viendra en eux que pour 
couronner leurs efforts et donner la dernière touche 
à l'œuvre de leur vie. Ils ne parviennent pas à 
comprendre que le Christ est un Sauveur parfait, 
capable de "sauver parfaitement tous ceux qui 
s'approchent de Dieu par lui". (Héb. 7:25) Ils ont 
perdu de vue le fait qu'il est le chemin, la vérité et 



 154 

la vie." — R. H., 5 mars 1889.  
 
Que le Seigneur nous aide à entrer par la bonne 

porte et à être remplis de la justice du Christ ! Pour 
chaque âme, il faut que se réalise "l'œuvre de Dieu 
en jetant dans la poussière la gloire de l'homme, et 
en accomplissant pour l'être humain ce que celui-ci 
est incapable de faire".  

 
Prendre conscience d'une situation désespérée 

 
Pour connaître cette expérience, il faut tout 

d'abord prendre conscience de sa situation 
désespérée, ce qui ne peut s'accomplir que "par le 
don de la grâce de Jésus".  

 
"Sans la grâce de Jésus, le pécheur se trouve 

dans une situation désespérée. On ne peut rien faire 
pour lui. Mais par cette grâce, une puissance lui est 
communiquée, agissant dans son esprit, dans son 
cœur et dans son caractère. C'est par la 
communication de la grâce du Christ que l'on 
discerne la nature haïssable du péché et que celui-
ci est définitivement extirpé du temple de l'âme. 



 155 

C'est par elle que nous pouvons être unis à Jésus 
pour collaborer avec lui à l'œuvre du salut." — 
R.H., 4 nov. 1890.  

 
"Sans la grâce du Christ, le pécheur se trouve 

dans une situation désespérée. On ne peut rien faire 
pour lui." Ce qui signifie que le pécheur ne peut se 
purifier lui-même et qu'aucun homme ne saurait lui 
venir en aide. La loi qu'il a transgressée ne lui 
accordera pas le pardon ni ne tolérera son péché. 
Rien au monde ne pourra lui donner la délivrance.  

 
Mais "par la grâce de Dieu, une puissance 

surnaturelle est communiquée à l'être humain, 
agissant dans son esprit, dans son cœur et son 
caractère". Quelle lumière et quelle assurance cette 
parole ne donne-t-elle pas au pécheur ! Par la grâce 
divine, par la miséricorde et la compassion infinies 
de Dieu, une mesure a été prise pour que cette 
puissance surnaturelle soit accordée au pécheur 
désespéré.  

 
Mais qu'est-ce que cette puissance surnaturelle 

? Elle dépasse tout ce qui réside en l'homme, tout 



 156 

ce dont il peut se saisir en ce monde. C'est cette 
"toute-puissance ... dans les cieux et sur la terre", 
dont Jésus dit qu'elle lui a été donnée et par 
laquelle il accomplit tous ses miracles au cours de 
son ministère terrestre.  

 
À propos de cette puissance surnaturelle, les 

propos de Philip Schaff valent la peine d'être cités :  
 
"Tous les miracles du Christ ne sont que les 

manifestations naturelles de sa personne, produites 
avec la même facilité que nous mettons, nous, dans 
l'accomplissement de nos tâches quotidiennes. ... 
L'élément surnaturel et miraculeux de la personne 
du Christ, ne l'oubliez pas, ne fut pas un don 
emprunté ou une manifestation occasionnelle. ... 
Une vertu profonde résidait en lui, émanait de lui, à 
tel point que le bord de son vêtement apportait la 
guérison, par la foi, à quiconque le touchait. Elle 
était le lien qui l'unissait à toute âme." — The 
Person of Christ, p. 76, 77.  

 
Cette même puissance surnaturelle, 

communiquée par Jésus, agira dans l'esprit, le cœur 



 157 

et le caractère.  
 
Remarquons maintenant quels en sont les 

merveilleux résultats :  
 
"C'est par la communication de la grâce du 

Christ que l'on discerne le caractère haïssable du 
péché et que celui-ci peut être définitivement 
extirpé du temple de l'âme. C'est par elle que nous 
pouvons être unis à Jésus, pour collaborer avec lui 
à l'œuvre du salut." Cette puissance surnaturelle, 
communiquée à l'homme par la grâce du Christ, 
agit dans son esprit et dans son cœur, lui révélant le 
caractère haïssable du péché et l'amenant à accepter 
que tout ce qui souille le temple de l'âme en soit 
extirpé.  

 
Le consentement et le choix du pécheur 

 
Mais cette œuvre merveilleuse accomplie dans 

le cœur humain par la puissance du Christ ne peut 
se produire sans le consentement et la décision du 
pécheur.  

 



 158 

"La foi est la condition que Dieu a posée à la 
promesse du pardon, non qu'il existe en elle une 
vertu méritoire, mais parce qu'elle permet de 
s'approprier les mérites du Christ, le seul remède 
au péché. La foi regarde à la parfaite obéissance de 
Jésus à la place de la transgression et de la 
défection du pécheur. Quand celui-ci croit que 
Jésus est son Sauveur personnel, Dieu pardonne 
son péché et le justifie gratuitement, selon sa 
promesse. L'âme repentante se rend compte que sa 
justification est possible parce que le Christ, son 
substitut et son salut, est mort pour elle, expiant ses 
fautes et la justifiant." — R. H., 4 nov. 1890.  

 
Dans l'œuvre gigantesque qui transforme les 

pécheurs en saints, notre rôle est d'exercer la foi. 
Mais souvenons-nous qu'il n'y a pas en elle de 
"vertu méritoire" qui nous assure le salut. Ni la foi, 
ni l'exercice de la foi n'ont de vertu en eux-mêmes. 
Toute la vertu réside en Jésus. Il est le remède au 
péché. La foi est l'acte par lequel le pécheur, 
condamné, perdu et désespéré, peut s'approprier ce 
remède. "La foi présente la parfaite obéissance de 
Jésus à la place de la transgression et de la 



 159 

défection du pécheur." Quelle chose extraordinaire 
! C'est la science merveilleuse de la rédemption qui 
fera la joie des rachetés pendant toute l'éternité. 
Cette œuvre est d'une telle simplicité que le plus 
faible et le plus indigne d'entre les pécheurs peut 
comprendre toute sa signification et toute sa 
plénitude.  

 
La foi vivante entraîne l'action 

 
Pénétrer par la porte de la foi dans la plénitude 

de la justice imputée et impartie signifie plus 
qu'une acceptation intellectuelle du plan de Dieu. 
C'est la clef de voûte de la "foi vivante qui agit par 
amour et purifie l'âme". Pour franchir ce portail, il 
faut se plier à certaines exigences :  

 
1. Rompre avec tout péché connu et ne plus 

négliger ses devoirs  
 
"Dieu peut justifier, et justifie effectivement le 

pécheur grâce aux mérites du Christ, mais nul ne 
peut revêtir son âme du vêtement de la justice du 
Christ tout en pratiquant encore le péché connu et 



 160 

tout en négligeant ses devoirs. Dieu requiert la 
reddition complète du cœur, pour que la 
justification puisse s'accomplir. Pour demeurer 
dans cette justification, il faut une obéissance 
constante, rendue possible grâce à une foi vivante, 
agissant par la charité et purifiant l'âme." — R. H., 
4 nov. 1890.  

 
2. Consentir à payer le prix, soit à renoncer 

à tout  
 
"La justice du Christ, telle une perle de grande 

pureté, n'a ni défaut, ni tache, ni souillure. Cette 
justice peut être la nôtre. Le salut, avec ses trésors 
inestimables, acquis par le sang de Jésus, est la 
perle de grand prix. Il faut la rechercher et la 
découvrir. ... Dans la parabole, on voit le marchand 
vendre tous ses biens pour acquérir cette perle. 
C'est une magnifique illustration de l'attitude de 
ceux qui apprécient la vérité au point de renoncer à 
tout ce qu'ils possèdent pour l'acquérir." — R. H., 8 
août 1899.  

 
 



 161 

3. Abandonner toute mauvaise habitude  
 
"Certains recherchent constamment la perle de 

grand prix, mais ne rompent pas totalement avec 
leurs mauvaises habitudes. Ils ne meurent pas à 
eux-mêmes pour que Jésus vive en eux. Ils ne 
trouvent donc pas la précieuse perle." — R. H., 8 
août 1899.  

 
4. Collaborer avec Dieu  
 
"Ce n'est pas dans le dessein du Seigneur de 

paralyser les facultés de l'homme. Bien au 
contraire, si celui-ci collabore avec Dieu, sa force 
sera utile pour le bien. Dieu ne désire pas annihiler 
notre volonté, car c'est par ce moyen que nous 
devons accomplir l'œuvre qu'il nous a assignée à la 
fois au foyer et au-dehors." — R. H., 1er nov. 
1892.  

 
Avec quelle sincérité et quelle ardeur ne 

devrions-nous pas suivre ces indications et faire 
réellement l'expérience de la justice imputée et 
impartie, étant justifiés et sanctifiés par la foi en 



 162 

Christ ! Avec quel sérieux et quelle acuité ne 
devrions-nous pas prendre conscience de notre 
situation désespérée, de telle façon que nous ne 
puissions plus rien faire de nous-mêmes. Seule, la 
grâce de Dieu nous apportera la délivrance. 
Combien ne devrions-nous pas chérir cette grande 
vérité selon laquelle une puissance supérieure peut 
nous être communiquée par la grâce du Christ ! 
Apprécions à sa juste valeur la certitude que le 
péché dans toute son horreur peut être extirpé du 
temple de l'âme. Il nous faut comprendre que notre 
part dans cette œuvre extraordinaire est de choisir 
et d'accepter cette vérité par la foi, après avoir 
rempli parfaitement les conditions. Plaidons 
chaque jour devant le trône de la grâce, afin que les 
mérites et la parfaite obéissance de Jésus prennent 
la place de nos transgressions. En agissant ainsi, 
nous croirons et comprendrons que le Christ a 
pourvu à notre justification en devenant notre 
substitut et notre salut, et qu'il a été fait pour nous 
expiation et justification.  

 
Si nous suivons ces instructions avec sincérité 

et de tout notre cœur, Dieu nous permettra d'en 



 163 

constater les résultats dans notre vie. "Étant 
justifiés par la foi, nous aurons la paix avec Dieu." 
(Rom. 5:1) Nous connaîtrons la joie du salut et, 
jour après jour, la réalité de la victoire qui triomphe 
du monde par la foi.  

 
Puissions-nous ne pas trouver de repos avant 

d'avoir eu accès, par la porte de la foi, à cette 
expérience bénie du pardon, de la justification, de 
la justice et de la paix en Christ !    
  



 164 

Appendice A 
 

Citations diverses  
 

(Supplément aux citations de l'Esprit de 
prophétie reproduites dans les chapitres précédents)  

 
Jésus, source de tour bon sentiment 

 
Jésus révélé par le Père  

 
"La révélation du Christ est donnée par le Père 

afin que par la contemplation de sa pureté le 
pécheur discerne le caractère du péché. La foi dans 
l'œuvre et la puissance du Christ suscite dans le 
cœur humain l'inimitié contre le mal et son auteur. 
Pour recevoir le pardon du Seigneur, il faut tout 
d'abord s'être repenti." — R. H., 1er avril 1890.  

 
Jésus attire à lui le pécheur  

 
"En manifestant son amour sur la croix du 

Calvaire, le Christ attire le pécheur à lui, touche 
son cœur, impressionne son esprit et produit en lui 



 165 

la contrition et la repentance." — Id.  
 
"Jésus attire constamment les hommes à lui, 

alors que Satan recherche par tous les moyens 
possibles à les éloigner de leur Rédempteur." — Id.  

 
"À mesure que le Sauveur attire ses regards sur 

la croix et lui fait contempler celui que ses péchés 
ont percé, les commandements de Dieu parlent à sa 
conscience. Il se rend compte de la méchanceté de 
sa vie; il comprend que le péché a jeté de 
profondes racines dans son cœur. Il commence à 
entrevoir la justice de Jésus-Christ et il s'écrie : 
"Quelle n'est pas la noirceur du péché, puisqu'il a 
fallu un tel prix pour la rédemption de ses victimes 
! Tout cet amour, toutes ces souffrances, toute cette 
humiliation étaient-ils nécessaires pour que nous ne 
périssions pas, mais que nous eussions la vie 
éternelle ?" — Vers. Jésus, p. 27.  

 
Jésus donne la repentance  

 
"Comme le pardon, la repentance est un don de 

Jésus. L'être humain ne peut l'éprouver si le Christ 



 166 

n'agit dans son cœur. On ne peut pas davantage se 
repentir sans avoir la conscience réveillée par 
l'Esprit du Christ qu'obtenir le pardon sans le 
Sauveur." — R. H., 1er avril 1890.  

 
Jésus, source de puissance  

 
"Jésus est la source de tout bon sentiment. Lui 

seul peut mettre dans notre cœur charnel l'horreur 
du péché. Pour que nous soyons sauvés, il faut que 
sa puissance se manifeste en nous. Sans la grâce du 
Christ, nul ne peut parvenir à la repentance." — Id.  

 
Jésus incarne la justice  

 
"La justice de Dieu a été personnifiée par Jésus 

: en acceptant le Sauveur, nous recevons sa 
justice." =- Thoughts from the Mount of Blessing, 
p. 34.  

 
Jésus, le divin Marchand  

 
"Jésus va de porte en porte. Se tenant sur le 

seuil de chaque temple de l'âme, il proclame : "Je 



 167 

me tiens à la porte et je frappe". Comme un divin 
Marchand, il étale ses trésors et dit : "Achète de 
moi de l'or éprouvé par le feu, afin que tu 
deviennes riche, des vêtements blancs, afin que tu 
sois vêtu, et que la honte de ta nudité ne paraisse 
pas, et un collyre pour oindre tes yeux afin que tu 
voies." L'or qu'il nous offre est sans alliage, plus 
précieux même que l'or d'Ophir, car il représente la 
foi et l'amour. Le vêtement blanc qu'il nous invite à 
revêtir est le manteau de sa justice. Le collyre dont 
il veut oindre nos yeux est l'huile de sa grâce qui 
accordera le discernement spirituel à notre âme 
aveugle et enténébrée. Nous saurons ainsi établir la 
distinction entre l'action de l'Esprit de Dieu et celle 
de l'ennemi. Ouvre la porte, dit le grand Marchand 
qui possède toutes les richesses spirituelles, et 
traitons ensemble une affaire. Je suis ton 
Rédempteur et je te conseille d'acheter de moi." — 
R. H., 7 août 1894.  

 
Les racines de la justice 

 
"La justice plonge ses racines dans la sainteté. 

Nul ne peut mener une vie pure devant ses 



 168 

semblables, si celle-ci n'est "cachée avec le Christ 
en Dieu". Plus notre activité est intense, plus intime 
doit être notre communion avec Dieu." — Rayons 
de santé, p. 286.  

 
"La justice plonge ses racines dans la sainteté. 

Nul ne peut être juste s'il ne met sa confiance en 
Dieu et n'entretient une réelle communion avec lui. 
La fleur des champs enfonce ses racines dans la 
terre. Elle a besoin d'air, de rosée, de pluie et de 
soleil. De même, nous avons tout à recevoir de 
Celui qui communique la vie à notre âme. Ce n'est 
qu'en devenant participants de la nature divine que 
nous serons capables d'obéir aux commandements 
de Dieu.  

 
Que notre condition soit humble ou élevée, que 

nous soyons expérimentés ou on nous ne pouvons 
conserver parmi nos semblables la pureté d'esprit et 
la force morale, si notre vie n'est cachée avec le 
Christ en Dieu." — Test., vol. 7, p.194.  

 
 
 



 169 

Manifestation de la grâce 
 
"L'homme a un si grand besoin du secours 

divin que sa part est minime. Dieu lui demande 
d'avoir la foi, car celle-ci agit par amour et purifie 
l'âme. ... Chacun a une tâche à accomplir qui lui a 
été confiée par le Seigneur. S'il est uni au Christ et 
à ses anges dans le plan du salut, le véritable 
serviteur de Dieu pourra répandre sa lumière sur le 
monde. Grâce à cette collaboration avec le ciel, son 
intelligence se développera au fur et à mesure qu'il 
poursuivra son action au service du Maître. En 
rendant témoignage de l'œuvre accomplie en lui par 
la grâce divine, le croyant grandit spirituellement." 
— R. H., 1er nov. 1892.  

 
Le remède au formalisme 

 
"La justice enseignée par le Christ consiste à 

mettre son cœur et sa vie en harmonie avec la 
volonté révélée de Dieu. Le pécheur ne peut 
devenir juste qu'en ayant foi en Dieu et en 
maintenant avec lui d'étroites relations. Alors 
seulement la piété élèvera ses pensées et ennoblira 



 170 

sa vie; les formes extérieures de la religion 
s'accorderont avec sa pureté intérieure; les 
cérémonies qui font partie du service divin 
cesseront d'être des rites insignifiants comme ceux 
des pharisiens hypocrites." — Jésus-Christ, p. 135.  

 
Une puissance étrangère à l'être humain 
 
"Pour obtenir la victoire sur tout assaut de 

l'ennemi, il faut posséder une puissance qui ne 
nous appartient pas. Nous devons entretenir des 
relations ininterrompues avec le Christ, qui a le 
pouvoir de rendre victorieuse toute âme humble et 
confiante." — R. H., 9 juillet 1905.  

 
Cette puissance, c'est Jésus 

 
"La foi repose sur les vertus du Christ." — R. 

H., 1er nov. 1892.  
 

Un encouragement 
 
"Tous ceux qui sont conscients de leur profond 

dénuement spirituel trouveront justification et force 



 171 

en regardant à Jésus. ... Il nous invite à échanger 
notre misère contre les richesses de sa grâce. ... Si 
sombre qu'ait pu être notre passé, si décourageant 
que soit le présent, si nous nous approchons de 
Jésus tels que nous sommes, faibles, privés de 
soutien ou désespérés, le Sauveur compatissant 
viendra au-devant de nous. Il nous entourera de ses 
bras avec amour et nous présentera au Père, revêtus 
de son propre caractère comme d'un vêtement 
éclatant." — Jésus et le bonheur, p. 19, 20.  

 
Subordonner les intérêts temporels 

 
"Mais pour accepter l'invitation au festin 

évangélique, Israël devait subordonner les intérêts 
temporels à la réception du Christ et de sa justice. 
Dieu donne tout à l'homme et lui demande en 
retour un service qui soit au-dessus de toute 
considération personnelle et matérielle. Il ne peut 
accepter un cœur partagé. Un cœur absorbé par des 
affections terrestres ne saurait s'abandonner à 
Dieu." — Paraboles, p. 223.  

 
 



 172 

Des sujets d'étude pour notre époque 
 

La médiation du Christ  
 
"La médiation du Christ et les grands mystères 

de la rédemption ne sont ni étudiés ni compris de 
ceux qui prétendent avoir reçu plus de lumière que 
les autres. Au cours de son ministère terrestre, 
Jésus adressa à beaucoup de gens qui prétendaient 
croire à la vérité présente les mêmes reproches 
qu'aux pharisiens : "Vous êtes dans l'erreur, parce 
que vous ne comprenez ni les Écritures, ni la 
puissance de Dieu." — R. H., 4 fév. 1890.  

 
Le plan du salut  

 
"Au fur et à mesure que nous approchons de la 

fin des temps ... nous devons nous consacrer à 
l'étude du plan du salut, afin de pouvoir apprécier 
l'extrême importance que l'Éternel accorde à la 
rédemption." — R. H., 7 oct. 1890.  

 
 
 



 173 

La foi  
 
"Des vérités anciennes, mais toujours 

nouvelles, doivent être ajoutées aux trésors de nos 
connaissances. Nous ne comprenons pas ce qu'est 
la foi ni ne l'exerçons comme il le faudrait. Jésus a 
fait à son Église une précieuse promesse lorsqu'il 
lui a annoncé la venue du Saint-Esprit, mais elle 
l'apprécie bien peu !  

 
Le Seigneur ne nous appelle pas à l'adorer et à 

le servir de la même manière que dans le passé. Il 
requiert de nous le perfectionnement de chaque don 
céleste. Il nous a placés dans une situation où nos 
besoins spirituels sont plus grands que jamais." — 
R. H., 25 fév. 1890.  

 
Relations entre la loi de dieu et 

la justification par la foi 
 

La loi, un miroir  
 
"En s'appropriant la justice du Christ par son 

obéissance aux préceptes divins, le pécheur 



 174 

découvre que "la loi de Dieu est parfaite, elle 
restaure l'âme". (Ps. 19:8). Il a reçu le pardon de 
son péché grâce aux mérites du Christ et il est 
revêtu de sa justice par la foi; il peut donc déclarer 
avec le Psalmiste : "(Les jugements de l'Éternel) 
sont plus précieux que l'or, que beaucoup d'or fin; 
ils sont plus doux que le miel, que celui qui coule 
des rayons." (Ps. 19:11) C'est cela, la conversion." 
— R. H., 21 juin 1892.  

 
La loi exige la justice  

 
"La loi exige la justice. Le pécheur doit donc 

être soumis à cette loi, mais il est incapable de 
souscrire à ses exigences." — R. H., 4 nov. 1890.  

 
"En dépit de toute confession verbale, ceux qui 

font profession de piété porteront les fruits de 
l'iniquité si leur caractère n'est pas en harmonie 
avec la loi de Dieu." — R. H., 7 mai 1890.  

 
Le seul moyen d'observer la loi  

 
"L'homme est incapable, par lui-même, de 



 175 

salisfaire aux exigences de la loi de Dieu. Ses 
offrandes, ses œuvres, tout est entaché de péché. Le 
Sauveur a remédié à cette situation en lui conférant 
ses mérites et en faisant de lui un collaborateur 
dans l'œuvre du salut. Jésus est justice, 
sanctification et rédemption pour ceux qui croient 
en lui et le suivent." — R. H., 4 fév. 1890.  

 
"Grâce à son obéissance absolue, il a rendu les 

hommes capables d'obéir aux commandements de 
Dieu. Le cœur de celui qui se soumet au Christ 
s'unit à lui, sa volonté se confond dans la sienne et 
son esprit s'identifie au sien, ses pensées sont 
captives de sa volonté; en un mot, il vit de sa vie. 
Voilà ce que signifie être revêtu du vêtement de sa 
justice. Quand le Seigneur nous regarde, il ne voit 
pas une robe faite de feuilles de figuier, ni la 
nudité, ni les ravages du péché, mais la robe de la 
justice qui est l'obéissance parfaite à la loi de 
l'Éternel." — Paraboles, p. 320.  

 
"La foi est le seul moyen qui permet au pécheur 

d'obtenir la justice. Par elle, il peut se réclamer 
devant Dieu des mérites du Christ; l'obéissance du 



 176 

Fils de Dieu sera mise alors au compte du pécheur, 
sa justice compensera l'échec de l'homme. Dieu 
recevra le croyant, il accordera son pardon au 
pécheur repentant et le justifiera. Il le considérera 
comme juste, l'aimera comme il aime son propre 
Fils. C'est ainsi que la foi est imputée à justice. 
L'être pardonné est transformé de grâce en grâce, et 
une lumière croissante l'environne. Il peut dire avec 
joie : "Il nous a sauvés, non à cause des œuvres de 
justice que nous aurions faites, mais selon sa 
miséricorde, par le baptême de la régénération et le 
renouvellement du Saint-Esprit, qu'il a répandu sur 
nous avec abondance par Jésus-Christ notre 
Sauveur, afin que, justifiés par sa grâce, nous 
devenions, en espérance, héritiers de la vie 
éternelle." (Tite 3:5-7)" — R. H., 4 nov. 1890.  

 
"Jésus a donné sa vie en sacrifice, non pour 

abolir la loi de Dieu ni abaisser son idéal, mais 
pour maintenir la justice et donner à l'être humain 
une seconde chance. Nul ne peut garder les 
commandements de Dieu sans être revêtu de la 
puissance du Christ. Jésus a porté en son corps les 
péchés de toute l'humanité, il impute sa justice à 



 177 

chaque croyant." — R. H., 7 mai 1901.  
 
"La loi ne peut accorder le pardon au 

transgresseur, mais elle le conduit à Jésus qui lui 
dira : Je me chargerai de ton péché si tu m'acceptes 
comme ton Sauveur. Sois obéissant et ma justice te 
sera communiquée." — R. H., 7 mai 1901.  

 
"La mort de Jésus en faveur de l'homme était 

un argument irrésistible : la pénalité de la loi était 
tombée sur un Être qui était l'égal de Dieu, laissant 
l'homme libre d'accepter sa justice et de triompher 
de la puissance de Satan, de même que le Fils de 
Dieu en avait été vainqueur. Ainsi, tout en 
demeurant juste, Dieu avait justifié ceux qui 
croient en Jésus." — Tragédie, p. 545.  

 
Pourquoi Dieu nous met en face des exigences 
de la loi  

 
"Si nous avions l'esprit et la puissance du 

message du troisième ange, nous présenterions la 
loi et l'Évangile ensemble, car ils vont de pair." — 
Ministère Évangélique, p. 155.  



 178 

 
"On a souvent prêché sur les exigences de la loi 

sans parler en même temps de Jésus, ce qui a fait 
perdre à la vérité sa puissance de conversion." — 
R. H., 3 fév. 1891.  

 
"En présentant les exigences contraignantes de 

la loi, on a souvent oublié d'exalter l'amour infini 
du Christ. Ceux qui annoncent de si grandes vérités 
et proposent de si importantes réformes ne se 
rendent pas compte à quel point le sacrifice 
expiatoire de Jésus révèle l'amour immense de 
Dieu pour l'humanité. L'amour pour Jésus et son 
amour pour les pécheurs manquent à l'expérience 
religieuse de ceux qui ont pour mission de prêcher 
l'Évangile, de sorte que le moi est exalté plutôt que 
le Rédempteur." — R. H., 3 fév. 1891.    
  



 179 

Appendice B 
 

L'Église du reste court 
Un grave danger 

 
Sa condition spirituelle 

 
Paralysie  

 
"Dans toutes nos églises se trouvent des 

membres atteints de paralysie spirituelle. Aucune 
vie religieuse ne se manifeste en eux." — R. H., 24 
mai 1892.  

 
Léthargie  

 
"L'Église somnolente doit sortir de sa léthargie 

spirituelle, se réveiller afin de prendre conscience 
de la tâche importante laissée de côté jusque-là. Le 
peuple de Dieu n'a pas encore pénétré dans le lieu 
saint où Jésus est entré pour faire l'expiation en sa 
faveur." — R. H., 25 fév. 1890.  

 



 180 

Meuglement  
 
"Parmi les soi-disant chrétiens, nombreux sont 

ceux qui attendent la venue du Seigneur avec 
indifférence. Ils n'ont pas revêtu le manteau de sa 
justice. Ils se disent enfants de Dieu mais n'ont pas 
été purifiés du péché. Ils sont égoïstes et propres 
justes. Ils ne connaissent pas Jésus. Ils n'aiment pas 
Dieu par-dessus tout ni leur prochain comme eux-
mêmes. Ils n'ont pas une véritable idée de ce qu'est 
la sainteté et ne voient pas leurs déficiences. Ils 
sont aveuglés au point de ne pouvoir discerner 
l'action subtile de l'orgueil et de tout autre péché. 
Ils sont revêtus des haillons de la propre justice et 
frappés de cécité spirituelle. Satan a projeté son 
ombre entre eux et le Christ; ils n'ont plus aucun 
désir de méditer sur le caractère pur et sans tâche 
du Sauveur." — R. H., 26 fév. 1901.  

 
Aridité  

 
"Nous avons besoin du Saint-Esprit pour 

comprendre la vérité pour notre temps. Mais nos 
églises souffrent de sécheresse spirituelle. Nous 



 181 

avons pris l'habitude d'être facilement satisfaits de 
nos relations avec Dieu." — R. H., 25 fév. 1890.  

 
Nos églises se meurent  

 
"Nos églises se meurent parce qu'elles ont 

besoin d'être instruites sur ce qu'est la justification 
par la foi et sur les vérités connexes." — Ministère 
évangélique, p. 295.  

 
Une erreur fatale  

 
"Si nous sommes des propres justes, si nous 

nous complaisons dans cet état et si nous espérons 
être placés du bon côté lors du jugement final, nous 
nous rendrons compte, ce jour-là, de notre erreur 
fatale." — R. H., 9 juil. 1908.  

 
Une œuvre partielle ne suffit pas  

 
"Nous devons nous dépouiller de nous-mêmes. 

Mais ce n'est pas suffisant car, lorsque nous aurons 
abandonné nos idoles, il faudra encore combler le 
vide. S'il ne l'est pas, nous connaîtrons la situation 



 182 

de celui dont la maison est "vide, balayée et ornée", 
mais qu'aucun hôte n'habite. "L'esprit impur ... 
prend avec lui sept autres esprits plus méchants que 
lui; ils entrent dans la maison, s'y établissent, et la 
dernière condition de cet homme est pire que la 
première." (Mat. 12:44, 45)  

 
"Ce n'est qu'en abandonnant le moi que vous 

pourrez accepter la justice de Jésus. Saisissez-la 
par la foi, car il vous faut l'Esprit du Christ pour 
accomplir ses œuvres. Si vous ouvrez la porte de 
votre cœur, Jésus en comblera le vide par le don de 
son Esprit. Vous serez alors un prédicateur efficace 
à votre foyer, dans l'Église et dans le monde." — 
R. H., 23 fév. 1892. 88  

    
  



 183 

Appendice C 
 

Réveil et réforme  
 

"Mais ce que j'ai contre toi, c'est que tu as 
abandonné ton premier amour. Souviens-toi donc 
d'où tu es tombé, repens-toi et pratique tes 
premières œuvres; sinon, je viendrai à toi, et 
j'ôterai ton chandelier de sa place, à moins que tu 
ne te repentes." (Apoc. 2:4, 5)  

 
"Le Seigneur m'a montré que ces paroles 

s'appliquent à la situation présente de l'Église 
adventiste du 7e jour. On a perdu l'amour de Dieu, 
ce qui entraine l'absence totale d'amour fraternel. 
On a l'amour du moi, on recherche la suprématie. 
Cette situation va-t-elle se prolonger encore 
longtemps ? Sans une reconversion, la piété fera 
tellement défaut à l'Église qu'on pourra assimiler 
celle-ci au figuier stérile. Elle a reçu une grande 
lumière. Elle a eu l'occasion de porter beaucoup de 
fruit, mais s'est laissé gagner par l'égoïsme. Dieu 
lui adresse donc ces paroles : "J'ôterai ton 
chandelier de sa place, à moins que tu ne te 



 184 

repentes".  
 
"Jésus regarda le figuier stérile, cet arbre 

prétentieux et, à regret, prononça des paroles de 
condamnation. Maudit par un Dieu offensé, ce 
figuier se dessécha. Que le Seigneur aide ses 
enfants à tirer une leçon de cette parabole pendant 
qu'il en est encore temps !  

 
"Peu avant son ascension, Jésus dit à ses 

disciples : "Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel 
et sur la terre. Allez, faites de toutes les nations des 
disciples, les baptisant au nom du Père, du Fils et 
du Saint-Esprit, et enseignez-leur à observer tout ce 
que je vous ai prescrit. Et voici, je suis avec vous 
tous les jours, jusqu'à la fin du monde." (Mat. 
28:18-20) Le peuple de Dieu ne s'acquitte pas 
aujourd'hui de cette mission comme il le devrait. 
L'égoïsme l'empêche d'accepter cette parole dans 
toute sa solennité.  

 
"Dans bien des cœurs, on ne discerne qu'avec 

peine un souffle de vie spirituelle, ce qui m'attriste 
beaucoup. Je crains que ne cesse la lutte contre le 



 185 

monde, le mal et toutes les convoitises de la chair. 
Allons-nous, par un christianisme à demi-mort, 
encourager l'égoïsme et la cupidité, prendre part à 
l'impiété du monde et jeter un regard complaisant 
sur ses erreurs ? Qu'il n'en soit pas ainsi ! Par la 
grâce de Dieu, soyons fermement attachés aux 
principes de la vérité, gardant jusqu'à la fin notre 
première assurance. "Ayez du zèle, et non de la 
paresse. Soyez fervents d'esprit. Servez le 
Seigneur." (Rom. 12:11) Notre Maitre, c'est Jésus-
Christ. C'est à lui que nous devons regarder. De lui 
nous recevrons la sagesse. Par sa grâce, nous 
conserverons notre intégrité, nous nous 
approcherons de Dieu avec un cœur humble et 
contrit et nous le représenterons devant le monde.  

 
"Nos églises se plaisent à entendre des 

sermons. Les membres attendent plus des paroles 
prononcées du haut de la chaire que du Saint-
Esprit. Les dons spirituels qui ont été accordés 
s'amenuisent parce qu'on ne les désire pas et qu'on 
ne les emploie pas. Si les prédicateurs se rendaient 
dans de nouveaux territoires, les membres seraient 
obligés de prendre leur part de responsabilités, et 



 186 

leurs facultés se développeraient par l'activité.  
 
"Le Seigneur adresse un grave reproche aux 

prédicateurs et aux membres d'église. Il dénonce 
leur faiblesse spirituelle en ces termes :  

 
"Je connais tes œuvres. Je sais que tu n'es ni 

froid ni bouillant. Puisses-tu être froid ou bouillant 
! Ainsi, parce que tu es tiède, et que tu n'es ni froid 
ni bouillant, je te vomirai de ma bouche. Parce que 
tu dis : Je suis riche, je me suis enrichi, et je n'ai 
besoin de rien, et parce que lu ne sais pas que tu es 
malheureux, misérable, pauvre, aveugle et nu, je le 
conseille d'acheter de moi de l'or éprouvé par le 
feu, afin que tu deviennes riche, et des vêtements 
blancs, afin que tu sois vêtu et que la honte de ta 
nudité ne paraisse pas, et un collyre pour oindre tes 
yeux, afin que tu voies." (Apoc. 3:15-18)  

 
"Dieu nous invite à nous réveiller et à nous 

réformer. Si nous ne le faisons pas, ceux qui sont 
tièdes seront de plus en plus en abomination à 
l'Éternel, tant et si bien qu'il se refusera à les 
reconnaître pour ses enfants.  



 187 

 
"Réveil et réforme doivent se produire sous 

l'influence du Saint-Esprit. Ce sont là deux choses 
différentes. Réveil signifie renouveau de vie 
spirituelle, renouvellement de l'intelligence et des 
dispositions du cœur, résurrection spirituelle. 
Réforme implique une transformation des idées et 
des habitudes. Elle ne produira pas un fruit de 
justice si elle n'est pas liée à un réveil suscité par 
l'Esprit. Réveil et réforme doivent accomplir leur 
œuvre ensemble, car ils vont de pair.  

 
"Vous ne vous appartenez point à vous-mêmes. 

Car vous avez été rachetés à un grand prix. 
Glorifiez donc Dieu dans votre corps et dans votre 
esprit, qui appartiennent à Dieu." (1 Cor. 6:19, 20) 
"Que votre lumière luise ainsi devant les hommes, 
afin qu'ils voient vos bonnes œuvres, et qu'ils 
glorifient votre Père qui est dans les cieux." (Mat. 
5:16) Jésus a donné sa vie pour une race déchue, 
nous laissant un exemple afin que nous suivions 
ses traces. Si nous le faisons, cette parole 
d'approbation nous sera adressée : "C'est bien, bon 
et fidèle serviteur ... entre dans la joie de ton 



 188 

Maître." (Mat. 25:23)  
 
"La parole de Dieu ne décourage jamais 

l'activité. Elle accroît l'utilité de l'être humain en 
dirigeant son action dans la bonne voie. Le 
Seigneur ne nous laisse pas sans but. Il place 
devant nous l'héritage éternel, nous révélant une 
vérité ennoblissante, afin que nous puissions 
avancer sur un sûr chemin, recherchant ce qui 
mérite la mise en œuvre de nos plus hautes facultés 
: la couronne de la vie éternelle.  

 
"L'homme développera ses facultés en croissant 

dans la connaissance du Seigneur. S'il cherche à 
atteindre le niveau le plus élevé, la Parole de Dieu 
guidera ses pas vers la patrie éternelle. Par elle, il 
apprend qu'il est, avec le Christ, héritier d'un trésor 
éternel. Cette même Parole attirera également son 
attention sur les richesses insondables des cieux. 
Un bonheur sans fin lui est assuré s'il croît dans la 
connaissance du Seigneur. Jour après jour, la paix 
de Dieu est son partage. Il contemple par la foi la 
demeure où le soleil ne se couchera point, où il sera 
délivré de toute tristesse et à l'abri de toute 



 189 

déception. Le Seigneur dirige ses pas et le préserve 
de toute chute.  

 
"Dieu aime son Église. Il y a de l'ivraie parmi 

le blé, mais le Seigneur connaît ceux qui lui 
appartiennent.  

 
"Cependant, tu as à Sardes quelques hommes 

qui n'ont pas souillé leurs vêtements; ils 
marcheront avec moi en vêtements blancs, parce 
qu'ils en sont dignes. Celui qui vaincra sera revêtu 
ainsi de vêtements blancs; je n'effacerai point son 
nom du livre de vie, et je confesserai son nom 
devant mon Père et devant ses anges. Que celui qui 
a des oreilles entende ce que l'Esprit dit aux 
Églises." (Apoc. 3:4-6)  

 
"Les exhortations du Seigneur n'auront-elles 

aucun effet sur nos églises ? Vous qui connaissez la 
vérité, pourquoi hésitez-vous entre deux opinions ? 
"Si l'Éternel est Dieu, allez après lui; si c'est Baal, 
allez après lui." (1 Rois 18:21) Les disciples de 
Jésus n'ont pas le droit de se tenir sur un terrain 
neutre. Il y a plus à espérer d'un ennemi déclaré 



 190 

que d'une personne indifférente.  
 
"Que l'Église réponde à ces paroles du prophète 

: "Lève-toi, sois éclairée, car ta lumière arrive, et la 
gloire de l'Éternel se lève sur toi. Voici, les 
ténèbres couvrent la terre, et l'obscurité les peuples; 
mais sur toi l'Éternel se lève, sur toi sa gloire 
apparaît." (Es. 60:1, 2)  

 
"Le peuple de Dieu a perdu son premier amour. 

Il doit maintenant se repentir et s'avancer 
résolument sur le chemin de la sainteté. Le plan du 
Seigneur concerne chaque étape de notre vie. Ses 
desseins sont immuables et éternels, et seront 
exécutés en leur temps. Il peut sembler 
momentanément que Satan est le maître, mais nous 
avons confiance en Dieu. Lorsque nous nous 
approcherons de lui, il s'approchera de nous, et 
déploiera toute sa puissance pour accomplir ses 
desseins miséricordieux à notre égard.  

 
"Le Seigneur reprend son peuple à cause de ses 

péchés pour qu'il s'humilie et recherche sa face. S'il 
revient à lui de tout son cœur et se réforme, le Dieu 



 191 

d'amour répondra à ses prières. Il l'aidera à se 
réformer et dressera pour lui une bannière en face 
de l'ennemi. Il sera béni abondamment et brillera 
de la lumière du ciel. Voyant que Dieu est avec son 
peuple, une multitude se joindra alors à lui pour 
servir le Rédempteur. R. H., 25 fév. 1902.  

    
  



 192 

Appendice D 
 

Dangers et privilèges  
des derniers jours  

 
"L'espérance du retour du Christ était pour 

l'Église primitive une "bienheureuse espérance". 
L'apôtre (Paul) décrit cette Église dans l'attente du 
Fils de Dieu et l'amour de son avènement. Aussi 
longtemps que les disciples du Christ se sont 
attachés à cette espérance, ils ont été la lumière du 
monde. Mais cela n'entrait pas dans les plans de 
l'adversaire. ... Satan suscita l'apostasie au sein de 
la primitive Église et parvint ainsi à y introduire 
des doctrines la conduisant à se départir de sa foi 
en Jésus et en son retour. L'ennemi de Dieu et des 
hommes projette son ombre diabolique sur le 
sentier des croyants, voilant leur espérance et leur 
foi en la glorieuse apparition de notre Sauveur 
Jésus-Christ.  

 
"L'espérance jadis si précieuse à leurs yeux a 

perdu de son attrait. Les séductions de Satan ont 



 193 

presque complètement éteint la lumière du salut par 
les mérites d'un Sauveur crucifié et ressuscité. Les 
hommes ont voulu expier leurs péchés par leurs 
propres œuvres — par des jeûnes, des pénitences 
ou des offrandes. Il est plus agréable au cœur 
naturel de rechercher la justification par ces 
différents moyens plutôt que par la repentance, la 
foi et l'obéissance à la vérité.  

 
"Au cours des siècles d'apostasie, le peuple de 

Dieu et la terre toute entière ont été plongés dans 
d'épaisses ténèbres. Mais la Réforme a secoué cette 
torpeur mortelle, et beaucoup de croyants, s'étant 
détournés de leur vanité, ont délaissé leurs 
superstitions, leurs pénitences et leurs prêtres pour 
servir le Dieu vivant et rechercher la vérité dans sa 
sainte Parole, comme un trésor caché. Ils ont 
creusé avec ardeur la mine de la vérité, déblayant 
les décombres des opinions humaines où étaient 
enfouies profondément les pierres précieuses de la 
lumière. Mais dès le début de la Réforme, Satan 
déploya résolument son zèle pour enchaîner les 
esprits dans la superstition et l'erreur. ...  

 



 194 

"Satan s'efforce aujourd'hui de faire tomber les 
hommes dans les mêmes travers que par le passé. 
L'Église primitive fut séduite par le grand 
adversaire, et l'apostasie se répandit dans les rangs 
de ceux qui prétendaient aimer Dieu. S'il ne sort de 
son sommeil, le peuple de Dieu se laissera prendre, 
aujourd'hui encore, aux pièges de Satan. Parmi 
ceux qui proclament leur foi au retour prochain du 
Sauveur, combien en est-il qui connaissent les 
rechutes, ont perdu leur premier amour et, selon la 
description faite dans la lettre à l'Église de 
Laodicée, ne sont ni froids ni bouillants ? Satan fait 
tout son possible pour les maintenir dans cet état 
d'indifférence et de torpeur. Que le Seigneur 
montre à son peuple les dangers qu'il court, afin 
qu'il se réveille, ranime sa flamme, et soit trouvé en 
état de veille lorsque l'Époux reviendra des noces !  

 
"Les temps que nous vivons sont riches en 

événements et fort périlleux. Les signes de la fin se 
multiplient autour de nous. Bientôt nous 
connaîtrons des événements plus graves que tous 
ceux dont le monde n’a jamais été témoin.  

 



 195 

"Que tous ceux qui proclament leur foi au 
retour prochain du Seigneur sondent les Écritures 
comme jamais auparavant ! Car Satan est résolu, 
par toutes les ruses possibles, à plonger les âmes 
dans les ténèbres, à les rendre inconscientes des 
dangers de l'heure présente. Que chaque croyant 
étudie sa Bible dans un esprit de fervente prière : 
alors le Saint-Esprit l'éclairera, il trouvera la vérité 
et parviendra à une meilleure connaissance de Dieu 
et du Fils qu'il a envoyé. Recherchez la vérité 
comme une perle rare afin de déjouer les efforts de 
l'ennemi !  

 
"Le temps d'épreuve est imminent, car le grand 

cri du troisième ange a déjà commencé à retentir 
par la révélation de la justice du Christ, notre 
Rédempteur. Ce sont là les premiers rayons de 
lumière dont l'ange doit illuminer toute la terre.  

 
"Tous ceux qui ont reçu le message 

d'avertissement ont le devoir d'exalter Jésus. Qu'ils 
présentent au monde un Sauveur préfiguré dans les 
types et les symboles, révélé dans les écrits 
prophétiques, les leçons données aux disciples et 



 196 

les miracles extraordinaires opérés en faveur de 
l'humanité ! Sondez les Écritures car elles rendent 
témoignage de lui.  

 
"Si vous voulez subsister pendant le temps de 

détresse, vous devez connaître le Christ et vous 
approprier la justice qu'il communique au pécheur 
repentant. La sagesse humaine est incapable de 
concevoir le plan du salut. Vaine est la philosophie 
de l'homme, sans aucune valeur les fruits de ses 
plus nobles facultés, en face du grand plan du divin 
Maître. Aucune gloire ne revient à l'être humain, 
elle sera toujours réduite en poussière. Mais la 
vérité qui est en Jésus est le seul moyen de salut. 
L'homme a le privilège d'être uni au Christ. Dans 
cette union de l'humain avec le divin réside notre 
seul espoir. Car lorsque l'Esprit de Dieu agit sur 
notre âme, nos facultés sont éveillées et nous 
devenons, en Christ, une nouvelle créature.  

 
"Le sujet qui touche le cœur du pécheur, c'est 

Jésus, et Jésus crucifié. Sur la croix du Calvaire, le 
Sauveur révèle au monde un amour incomparable. 
Présentez ainsi Jésus aux multitudes affamées, et la 



 197 

puissance de son amour fera passer les hommes des 
ténèbres à la lumière, de la transgression à 
l'obéissance et à la véritable sainteté. La 
contemplation de Jésus sur la croix du Calvaire, 
mieux que toute autre chose, éveillera les 
consciences au caractère haïssable du péché. C'est 
à cause du péché, transgression de la loi, que le Fils 
bien-aimé de Dieu a dû mourir. Sur lui est 
retombée l'iniquité de nous tous. Le pécheur 
reconnaît alors que la loi est bonne. Il se rend 
compte qu'elle condamne ses œuvres mauvaises, 
alors qu'elle magnifie l'incomparable amour de 
Dieu, trouvant pour lui un moyen de salut : la 
justice imputée de celui qui n'a pas connu le péché, 
et "dans la bouche duquel il ne s'est point trouvé de 
fraude". (Es. 53:9)  

 
"La vérité est efficace. Par l'obéissance, elle a 

le pouvoir de transformer l'esprit à l'image de 
Jésus. Par l'action du Saint-Esprit sur le cœur 
humain, elle éveille la conscience et renouvelle 
l'intelligence. Nombreux sont ceux qui, manquant 
de discernement spirituel, ne prennent que la lettre 
de la Parole de Dieu. Dépourvue de l'Esprit, celle-



 198 

ci ne peut produire en eux l'éveil de la conscience 
et la sanctification du cœur. On peut être capable 
de citer des versets de l'Ancien et du Nouveau 
Testament, être familiarisé avec les préceptes et les 
promesses de la Parole de Dieu, mais sans l'Esprit 
qui éclaire et grave la vérité dans le cœur, aucune 
âme ne se brisera sur le divin Rocher. Car c'est par 
le Saint-Esprit qu'on peut retrouver le contact avec 
Dieu. S'il ne nous éclaire, nous serons incapables 
de discerner la vérité de l'erreur et nous 
succomberons aux tentations suprêmes qui vont 
venir sur le monde.  

 
"Nous approchons du dénouement de la 

tragédie qui se déroule entre le Prince de la lumière 
et le prince des ténèbres. Bientôt les ruses de 
l'ennemi éprouveront notre foi. Quelles sont-elles? 
Satan accomplira des miracles "en présence de la 
bête" et "séduira les habitants de la terre par les 
prodiges qu'il lui sera donné d'opérer en la présence 
de la bête". (Apoc. 13:14) Malgré les efforts du 
prince des ténèbres pour plonger la terre et le 
peuple de Dieu dans l'obscurité, le Seigneur 
manifestera sa puissance. ...  



 199 

 
"Le ministère du Saint-Esprit a une extrême 

importance. Il est, pour le serviteur de Dieu, la 
source de la puissance et de l'efficacité. Le Saint-
Esprit est aussi le Consolateur, celui par qui Jésus 
est personnellement présent auprès de toute âme. 
Quiconque regarde au Christ avec une foi simple et 
enfantine devient, par le Saint-Esprit, participant de 
la nature divine. Lorsqu'il est conduit par l'Esprit, 
le chrétien apprend qu'il est rendu parfait en celui 
qui est le Maître de toutes choses. Comme au jour 
de la Pentecôte, le Christ sera de nouveau glorifié 
lorsque, par l'achèvement de la prédication 
évangélique, il préparera son peuple à affronter 
l'épreuve finale du dernier grand conflit.  

 
"Quand la terre sera éclairée de la gloire de 

Dieu, nous verrons une œuvre semblable à celle qui 
se produisit lorsque les disciples, remplis du Saint-
Esprit, annoncèrent la puissance du Sauveur 
ressuscité. La lumière céleste éclaira l'esprit de 
ceux qui avaient été induits en erreur par les 
ennemis du Christ, et ils rejetèrent l'image erronée 
qu'ils s'étaient faite de lui. Grâce au Saint-Esprit, ils 



 200 

le voyaient maintenant "élevé comme Prince et 
Sauveur, pour donner à Israël la repentance et le 
pardon des péchés". (Actes 5:31) À leurs yeux, 
Jésus était désormais environné de la gloire céleste, 
prêt à répandre sur ceux qui revenaient à lui ses 
richesses infinies. Lorsque les apôtres parlèrent de 
la gloire du Fils unique venu du Père, trois mille 
personnes "eurent le cœur vivement touché". 
(Actes 2:37) Elles se virent telles qu'elles étaient, 
coupables et souillées par le péché, mais elles 
reconnurent aussi Jésus comme leur Rédempteur. 
Par la puissance de l'Esprit-Saint, Jésus était exalté 
et glorifié. Par les yeux de la foi, ces croyants 
virent en lui celui qui avait subi l'humiliation, la 
souffrance et la mort "afin qu'ils ne périssent point, 
mais qu'ils aient la vie éternelle". (Jean 3:16) 
Regardant à la justice parfaite du Christ, ils 
découvrirent leur propre infirmité et leur 
corruption. Ils furent remplis de crainte, d'amour et 
d'adoration pour celui qui avait donné sa vie en 
sacrifice pour eux. Ils humilièrent leurs âmes 
jusque dans la poussière, se repentirent de leurs 
œuvres mauvaises et glorifièrent Dieu pour son 
salut. ...  



 201 

 
"La révélation du Christ par le Saint-Esprit 

apporta aux disciples une conception claire de sa 
puissance et de sa majesté, et ils levèrent les mains 
vers lui avec foi, disant : "Je crois". Ainsi en était-il 
à l'époque de la pluie de la première saison. Mais la 
pluie de l'arrière-saison sera encore plus abondante. 
Le Sauveur de l'humanité sera glorifié, et la terre, 
éclairée par les rayons lumineux de sa justice. Jésus 
est la source de lumière qui, à travers les portes 
entrebâillées, a lui sur le peuple de Dieu afin qu'il 
puisse exalter son caractère glorieux devant ceux 
qui vivent dans les ténèbres.  

 
"Le Christ n'a pas été présenté en rapport avec 

la loi comme un grand prêtre fidèle et 
compatissant, tenté comme nous en toutes choses 
sans commettre de péché. Son grand sacrifice n'a 
pas été exalté devant le pécheur. On n'a mentionné 
son ministère en tant que sacrifice, substitut et 
possibilité de salut que froidement et fortuitement. 
Ce que le pécheur a besoin de connaître, c'est le 
Christ dans toute sa plénitude, c'est un Sauveur qui 
pardonne. Son incomparable amour, par 



 202 

l'intermédiaire du Saint-Esprit, convaincra et 
convertira le cœur endurci.  

 
"C'est l'influence divine qui donne au chrétien 

la saveur du sel. Nombreux sont ceux qui prêchent 
les doctrines, les théories de notre foi, mais dont 
l'exposé ressemble au sel qui a perdu sa saveur : 
l'Esprit-Saint n'agit pas dans leur ministère 
dépourvu de foi. Ils n'ont pas ouvert leur cœur à la 
grâce du Christ; ils ne connaissent pas l'œuvre du 
Saint-Esprit; ils sont comme de la pâte sans levain. 
Aucun principe n'agit dans leurs travaux, et ils ne 
parviennent pas à gagner des âmes à Jésus. Ils ne se 
sont pas appropriés la justice du Christ; ils ne 
portent pas ce vêtement et n'en ont même aucune 
connaissance. C'est une source à laquelle ils ne se 
sont jamais abreuvés.  

 
"Puissions-nous étudier attentivement l'œuvre 

expiatoire du Christ ! Que chacun sonde la Parole 
de Dieu avec soin et dans un esprit de prière, non 
pour se qualifier en vue de défendre des points de 
doctrine controversés, mais pour donner à son âme 
affamée une nourriture abondante et étancher sa 



 203 

soif aux sources de la vie. Lorsqu'on sondera les 
Écritures avec un cœur humble, rempli du 
sentiment de sa faiblesse et de son indignité, Jésus 
se révélera alors à notre âme dans toute sa 
plénitude.  

 
"Lorsque nous deviendrons participants de la 

nature divine, nous abhorrerons toute exaltation du 
moi, et ce qui était pour nous sagesse nous 
apparaîtra désormais comme stupide et sans valeur. 
Ceux qui sont parvenus à être de brillants orateurs 
et se sont imaginés avoir une vive intelligence 
considéreront leurs travaux avec honte et tristesse. 
Ils comprendront que leur offrande ne valait pas 
mieux que celle de Caïn, car la justice du Christ 
leur faisait défaut.  

 
"Puissions-nous humilier nos cœurs devant 

Dieu et le supplier de nous accorder le don du 
Saint-Esprit ! Si nous venons à lui avec humilité et 
contrition, le Seigneur exaucera nos prières. Il a 
lui-même déclaré qu'il était davantage disposé à 
nous accorder le Saint-Esprit que des parents ne le 
sont de donner de bonnes choses à leurs enfants. Le 



 204 

Christ sera alors glorifié, nous discernerons en lui 
la plénitude de la divinité. Voici en quels termes il 
a parlé du Consolateur : "Il me glorifiera, parce 
qu'il prendra de ce qui est à moi, et vous 
l'annoncera." (Jean 16:14) C'est pour nous 
l'essentiel, car "la vie éternelle, c'est qu'ils te 
connaissent, toi, le seul vrai Dieu, et celui que tu as 
envoyé, Jésus-Christ."" — R.H., 22 et 29 nov. 
1892.    
  


